# दार्शनिक त्रेमासिक

वर्ष १०

अप्रैल १६६४

अंक २

सभ्पादकः

यश्रदेव शस्य

सम्पादक मंडलः

न, कि. देवराज

अ. गः जावडेकर

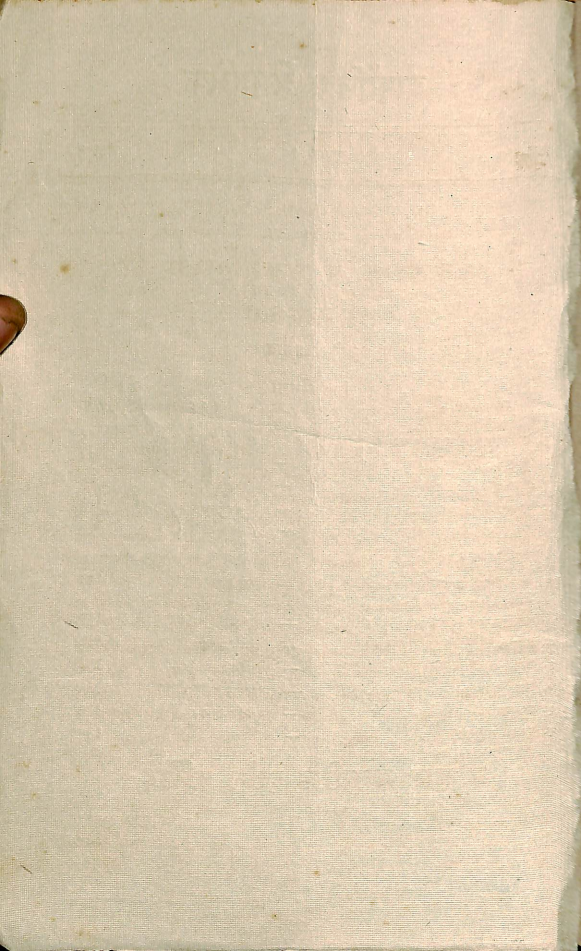
राजेन्द्र प्रसाद

### विषय सूची

| तेस                                                                            | ें शेलक                    | <b>ृ.</b> सं. |
|--------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|---------------|
| १. दर्शन शास्त्र में मूल्योन्मुखता की श्रावस्थकता                              | श्र. ग. जावडेकर            | 99            |
| २. काश्मीर-शैव दर्शन में पदार्थ का स्वरूप                                      | — नवजीवन रस्तोगी           | <b>-1</b>     |
| ३. भ्रम और मतिध्रम                                                             | — एल. थी. एन. सिन्हा       | 82            |
| ४. कुरान में मांयाबाद                                                          | — डा० इशास्त इसन अनवर      | 8.5           |
| प्, श्रात्मतत्वनिवेक का बाह्यार्थ भगवाद प्रकरण                                 | — नारायण् शास्त्री द्राविङ | \$ 0 E        |
| <b>यादविवाद</b>                                                                |                            |               |
| ६. शान की सीमाएं                                                               | — बशदेव शल्य 🗼             | १११           |
| <ul><li>७. 'ज्ञान की सीमाएं' नामक केल की<br/>श्रालोचनात्रों का उत्तर</li></ul> | समाम्बन्त त्रिपाठी         | <b>? ? =</b>  |
| ८. प्रत्युत्तर                                                                 | - यशदेव शल्य               | ११€           |
| <ol> <li>प्रत्यच्च की वेदान्तीय परिभाषा</li> </ol>                             | यशदेव शह्य                 | १२१           |
| १०. उत्तर                                                                      | — नारायण शास्त्री द्रापिक  | ! ? \$        |
| ११. प्रस्युत्तर                                                                | — यशदेव शस्य               | १२६           |
| १२, पुस्तक समीवा।                                                              |                            | <b>₹</b> ₹•   |

# प्रसिक्त मारतीय दर्शन परिषद्

वार्षिक श्रुतक १०८०० एक अंक का मूल्य १८७५



# दार्शनिक त्रैमासिक

with a police

वर्ष १०

अप्रैल १६६४

अंक २

## दर्शन ज्ञास्त्र में मृल्योन्मुसता की

### ग्रावश्यकता

अ. ग. जावडेकर

दर्शन शास्त्र की वर्तमान श्रास्तव्यस्त श्रवस्था के समय इस चेत्र के चिंतन के पुनरनुस्थापन

के उद्देश्य से मैं अपने विचार यहां प्रस्तुत करना चाहता हूँ।

अर्थाचीन दार्शनिक प्रवृत्तियों में हम पाते हैं कि ज्ञान की प्रगति प्रत्यच्चादी दृष्टिकी स् प्रभावित है। धर्म, दर्शन तथा विज्ञान ही ज्ञान के विकास के स्तर (श्रवस्थाएं) समसे जाते हैं; सोचने की धार्मिक पद्धति का ही केवल अंत नहीं किया गया है बल्क सोचने की तत्व-मीमांसा की पद्धति भी संदेहपूर्ण हाँग्डर से देखी जाती है तथा निरर्थंक कहकर उसकी निंदा की जातो है। इस दिशा में पहला कदम था तत्वमीमांसा से सत्तामीमांसा के निष्कासन का तथा दूमरा कदम था दर्शन-शास्त्र से तत्वमीमांसा के निष्कासन का। ज्ञान ऋषेपूर्ण होना चाहिये तथा अर्थपूर्णता सत्यापनीयता से जुड़ो हुई है। सत्यापनायता तथ्यों के ऐन्द्रिय अनुभवों तक हतुतापूर्वकं सीमित है। केवल सत्ता का कोई ग्रथं नहीं। ग्रातः सत्तामीमांसा, जो सत्ता का वर्णन करती है, विचार के परे है। व्यवहार जगत् से परे सत्य का वर्णन करने वाली मानी जाने वाली तत्वमीमांसा का लौकिक सत्यों के ऋषैपूर्ण संसार में कोई सम्मानपूर्ण स्थान नहीं है। इस मत के त्रानुसार, दर्शन का उचित कार्य है त्रानुभवाशित शान के दोत्र की वास्तविक घटनात्रों का वर्णन करने वाले तर्क वाक्यों का भाषिक विश्लेषण । ऐसा ज्ञान श्राधिकांशतः विज्ञानों में प्राप्त होता है। किन्तु गवेषणा चेत्र का वैज्ञानिक स्वरूप सल्यापनीयता के सिद्धान्त से सीमित हो जाता है। शान के शिषय बनने की चमता रखने वाले तथ्यों के हेतु वर्णनीयता त्र्यनिवार्य है। इस कारण विज्ञान में भौतिकतावाद प्रचुर मात्रा में पाया जाता है। वर्णनात्मक तथा मूल्यात्मक विज्ञानों के समस्त मेद समाप्त कर दिये गये हैं। वैज्ञानिक ज्ञान के एकीकरण के त्रामूल प्रयत्नों में सामाजिक विज्ञान भी भौतिक दृष्टिकीण से देखे जाते हैं। यह समसामयिक विज्ञान के दर्शन का प्रभाव है।

मानव शान के होत्र में यह कोई संतोषप्रद बात नहीं है। प्रत्येक विचारघारा मानव जीवन को प्रभावित करती है—चाहे उन प्रभावों में हमारी रुचि हो या न हो। ग्राज दर्शन—शास्त्र श्रपनी व्यापकता खो बैठा है। इस प्रणाली में मानव जीवन तथा ग्रस्तित्व के मूल्यों को ''संवेगात्मक प्रकटीकरण'' ऐसी संशा दी जाती है। इस प्रकार मूल्य ज्ञानस्थिति में त्राप्तासंगिक बना दिये गये हैं तथा इन्हें मानव जीवन में विशेष महत्व से रहित कर दिया गया है। वर्तमान दर्शन की संकुचितता तथा छिछलोपन ने मानव जीवन को ग्रत्यन्त संकुचित तथा छिछला बना दिया है। समस्त गांभीय नष्ट हो गया है। प्रत्येक बात बहुत हल्केपन से ली जाती है तथा उच्चतर प्रकार के जीवन के कथन का उपहास किया जाता है। वृत्ति के इस हल्केपन ने मानव जीवन के समस्त त्रों में प्रवेश कर लिया है। धर्म तथा नीति मनुष्य को मर्यादा में रखते थे, किन्तु ये श्रब कोई श्राधार प्रस्तुत नहीं कर पाते हैं। मानव जीवन तथा उसके मृल्य निराधार छोड़ दिये गये हैं।

इस परिस्थित से बचने का मार्ग क्या है ? दर्शन स्वयं का संरच्या कैसे कर सकता है ? सर्विविज्ञानों के सम्राट् का पूर्व पद वह पुनः कैसे प्राप्त कर सकता है ? दर्शन के चेत्र में प्रत्या— वर्तन नहीं होता; हमेशा उच्चतर भूमि पर ही आवर्तनात्मक गमन होता है । क्वित ही कोई ऐसी चिंतन की गंभीर शाखा होती है जिसमें सत्य का आल्पांश भी न हो। इनमें स्थित मृत्यों को ब्यवस्थित रूप देने पर हम अभी भी एक ब्यापक दार्शनिक दृष्टिकीण प्रस्तुत कर सकते हैं।

इस प्रकार विभिन्न दार्शनिक प्रयत्नों का सिंहावलोकन करने पर हम पाते हैं कि उनका वर्गीकरण तीन वर्गों में किया जा सकता है। एक है सत्तामीमांसात्मक या तत्वमीमांसात्मक, द्वितीय है ज्ञानात्मक या अनुभवात्मक, तथा तृतीय है मूल्यात्मक। प्रथम सत् या सत्य के प्रत्यय को महत्व देता है। द्वितीय की परिसमाप्ति चैतन्य के प्रत्यय में हो जाती है, तथा तृतीय की मूल्य के प्रत्यय में। दार्शनिकों के व्यक्तित्व के स्वभाव भेद के कारण वे किसी विशेष पद्धति में रुचि रखते हैं। किन्तु व्यापक दृष्टिकोण से देखने पर अवगत होता है कि जिसको एक सत् कहता है उसको दूसरा चित् कहता है तथा तीसग उसको आनन्द कहता है। ये पद्धतियां न्यायसंगत हैं किन्तु एक दूसरे की अवच्छेदक नहीं। अतः यह अत्यन्त महत्वपूर्ण है कि वेदान्तवादी क्यों अपने अंतिम तत्व को एक साथ सत्—चित्—आनन्द कहता है। किन्तु यह प्रतीत होता है कि इन तीनों में से मूल्य का सिद्धान्त अन्य दो सिद्धान्तों से अधिक व्यापक है। चित् तथा आनन्द के बिना सत् का विचार किया जा सकता है। पुनः चित् का विचार यदि सत् के बिना नहीं तो आनन्द के बिना तो किया जा ही सकता है। किन्तु सत् तथा चित् के बिना नहीं तो आनन्द के बिना तो किया जा ही सकता है। किन्तु सत् तथा चित् के बिना मूल्य या आनन्द का विचार करना आसंभव है।

इस प्रकार ये तीनों पद्धतियां श्रापने श्राप मूल्यांकन की क्रिमक श्रेणों में स्थित हैं: ज्ञानात्मक पद्धति में तत्वमीमांसात्मक का समावेश है तथा मूल्यात्मक में दोनों का समावेश है। श्रातः दर्शन शास्त्र की भावी प्रगति मूल्यात्मकता की दिशा में होनी चाहिये। तत्व-शास्त्र तथा ज्ञानशास्त्र दोनों का मूल्यात्मक श्रध्ययन करना श्रावश्यक है। दर्शन शास्त्र के मूल्यात्मक पुनरनुस्थापन से मेरा यही श्राभिषाय है। तथ्य तथा मूल्य से सम्बन्धित एक प्रश्न है जिस पर गंभीर विचार करना त्रावश्यक है। क्या विश्व तथ्य तथा मूल्य दोनों से निर्मित है या वह केवल तथ्य निर्मित है ? क्या तथ्य तथा मूल्य दोनों ज्ञान के न्यायसंगत विषय हैं या तथ्य ही केवल ज्ञान के न्याय संगत विषय हैं ?

विज्ञान में तथ्य को इतना ऊंचा पद प्रदान किया गया है कि उसी को ज्ञान का न्यायसंगत विषय माना गया है। विज्ञान की मूल्यों में कोई रुचि नहीं है; प्रामाणिक ज्ञान की दृष्टि से वे विचारणीय हैं। मूल्य अनुभावात्मक अनुभव है तथा इसी कारण विषयीगत या आत्म-प्रधान हैं; ज्ञान को वस्तुगत होना चाहिये अतः स्वभवतः तथ्योन्मुख होना चाहिये। यदि दोनां शास्त्र सत्य को, जैसा है वैसा ही, जानने के लिये अप्रसर होते हैं तो विज्ञान के चेत्र तथ्यों सो से के चेत्र में मेद करना अत्यन्त कठिन हो जाता है। यह तभी संभव है जब हम तथ्यों और तथ्यों में भेद करें। विज्ञान एक प्रकार के तथ्यों से संबंधित है तो दर्शन दूसरे प्रकार के।

विशान का यह दावा है कि केवल वही प्रामाणिक ज्ञान का प्रकार है, तथा जिस प्रकार के तथ्यों का वह वर्णन करता है वही केवल सही तथ्य हैं। इस विचारधारा के श्रानुसार तथ्य वही है जो प्रत्यत्व या परोद्ध रूप से, वास्तव में या सिद्धान्त रूप में, इन्द्रियानुभव गम्य है।

इस मत के विपरीत यह माना जाना चाहिये कि तथ्य इतने ही विभिन्न हैं जितने कि प्रकार के अनुभव होते हैं। केवल ऐन्द्रिय तथा संज्ञानात्मक प्रकार के अनुभव को ही अतिरिक्त महत्व क्यों दिया जाता है, यह समक्त में नहीं आया। संज्ञानात्मक, अनुभावात्मक, संकल्पात्मक ये सब हम रे अनुभव के पहलू हैं। ऐन्द्रिय तथा सहज ज्ञान (इंस्टिन्टिव) के समान हो बौद्धिक तथा अनः प्रजात्मक ज्ञान हमें प्राप्त है। जायतावस्था ही चैतन्य का एकमांत्र प्रकार नहीं है। स्वप्न तथा प्रगाद निद्रा, तथा इसी प्रकार यौगिक ध्यान की अवस्था के चैतन्य को भी स्वीकार करना चाहिये। हममें से कुछ लोगों की आंतरिक इन्द्रिय विकसित होती है। आसाधारण मनोवैग्रानिक घटनाएं भी विचारणीय हैं। वे सब एक ही अेणी के प्रतिभाशाली होते हैं जो वैग्रानिक, दार्शनिक, किव, कलाकार, योगी या संत बन जाते हैं। यह उतना ही तथ्य है जितना अन्य कोई तथ्य हो सकता है। उनके प्रामाणिक कथन का हमें समान रूप से सम्मान करना चाहिये तथा एक व्यापक चित्र का निर्मण करना चाहिये। वैग्रानिक वृत्ति की यह मांग है कि समस्त अनुभवों का निष्पन्न रूप से विचार किया जाना चाहिये। ऐन्द्रिय अनुभव का पन्न लेगा तथा अन्य प्रकार के अनुभवों की अवहेलना करना यह निकृष्टतम प्रकार का अंध-का पन्न लेगा तथा अन्य प्रकार के अनुभवों की अवहेलना करना यह निकृष्टतम प्रकार का अंध-का पन्न लेगा तथा अन्य प्रकार के अनुभवों की अवहेलना करना यह निकृष्टतम प्रकार का अंध-

यही विचारधारा मानव श्रनुभव में मूल्यों को स्थान देने के, यदि ऋधिक नहीं तो समान महत्व के प्रति, सजग करती है। एक श्रर्थ में मूल्य श्रनुभव के तथ्य हैं। इसिलिये यदि मूल्य तथा तथ्य के एक प्रकार के दौत को स्वीकार कर लें तो भो कट्टर तथ्यवादी को भी मूल्यों का सम्मान करना चाहिये।

किन्तु उसमें अनिवार्य रूप से द्वौत नहीं है। ऐसा कोई तथ्य का अनुभव नहीं है जो मूल्य के परिमाप से विहीन हो। समस्त संज्ञानात्मक अनुभवों के अनुभावात्मक अंश से यह बात प्रकट होती है। यदि तथ्यों तथा मूल्यों में कोई भेद करना ही हो तो वह यह है: जहां संज्ञानात्मक तत्व का प्राधान्य हो उसे हम मूल्य न कहते हुए तथ्य कहते हैं। जब अनुभावात्मक तत्व का प्राधान्य हो तब हम तथ्य न कहते हुए मूल्य कहते हैं। अतः उन दोनों के सामरस्य को परस्पर अवच्छेदक कहना भ्रमपूर्ण है।

विज्ञान एक प्रकार के तथ्यों की तुलना में दूसरे प्रकार के तथ्यों में श्रिधिक रुचि रख सकता है। वह मूल्यों की तुलना में तथ्यों में श्रिधिक रुचि रख सकता है। किन्तु जान के स्वरूप का ऐकांतिक दावा करने की श्रमुमित नहीं दी जा सकती है। विज्ञान के श्रितिरिक्त दूसरे दोत्र, जैसे कि दर्शन, साहित्य, इतिहास, नीतिशास्त्र, पर्म तथा कला भी, ज्ञान के विभिन्न स्वरूप हैं। वैज्ञानिक ज्ञान जिसका उद्घाटन नहीं करता उसका उद्घाटन इन विभिन्न रूपों हारा किया जाना संभव है। जहां विज्ञान श्रासफल रहता है वहां कला तथा घर्म का सफल होना संभव है। हृदय मितिष्क की सीमाश्रों से परे जा ककता है। गवेषणा का प्रत्येक चेत्र श्रपना विशेष मूल्य रखता है। इन सबका उद्भव मानव श्रमुभव के एकात्मक श्राधार से होता है। मानव ज्ञान के इन प्रामाणिक दोत्रों की श्रवहेलना करना स्वयं को श्रपनी उच्च सुप्त शिक्तयों से देचित करना है। श्रतः यदि मूल्य हमारे ज्ञान का वैसा ही श्रंग हैं जैसाकि तथ्य हैं तो हमारे ज्ञान को तथ्यों की श्रोर उन्मुख करने के श्राग्रह की क्या श्रावश्यकता है ? हम उसे उतने ही न्यायसंगत रूप से मूल्यों की श्रोर उन्मुख कर सकते हैं। संभवतः तथ्योन्मुख ज्ञान की प्रचिलत पद्धित के दोष तथा सीमाश्रों को हम मूल्योन्मुख ज्ञान के द्वारा समाप्त करने में समर्थ हो सकें।

इस संबन्ध में यह भी दर्शनीय है कि तथाकथित तथ्योनमुख ज्ञान में मूल्योनमुख ज्ञान के तत्व रहते हैं, यद्यपि इतने प्राधान्य में नहीं। वास्तविक मानव ज्ञान में पूर्ण तथ्योनमुखता असंभव है, क्योंकि तथ्य स्वयं में तथा स्वयं के द्वारा ज्ञात नहीं होते। समस्त आत्मगत या विषय गत तत्वों से विरहित, पूर्ण वस्तुगत या विषयगत दृष्टिकोण एक आदर्श है जिसको प्राप्त नहीं किया जा सकता। समस्त ज्ञानस्थितियों में विषयी, ज्ञाता अत्यन्त महत्वपूर्ण कार्य संपादन करता है। इस प्रकार तथ्य केवल तथ्य नहीं रहते किन्तु शात तथ्य रहते हैं तथा ज्ञात तथ्य ज्ञाता के ज्ञान के विषय होते हैं। इस प्रकार सम्पूर्ण ज्ञानस्थिति में ज्ञाता का व्यक्तित्व प्रवेश करता है। यह मृल्यों के विचार को भिन्न संबंधों में तथा भिन्न स्तरों पर अपिरहार्य कर देता है।

भौतिक, जैविक, मानसिक, बौद्धिक, अन्तर्पाशिक तथा नैतिक द्यामता के अनुसार शाता के व्यक्तित्व का मृल्य घटता या बढ़ता है। व्यवहृत पद्धित तथा साधनों की उपयुक्तता के विचार से भी ज्ञान का मृल्य प्रभावित होता है। शान का विषय भी विभिन्न प्रकार के मृल्यों से अनिवार्टतः सम्बन्धित है। शान का संपूर्ण मृल्य केवल उसके तथ्यतः सत्य होने में ही नहीं है किन्तु उसकी इष्टता में भी है। समस्त पदार्थ समान रूप से शातव्य होने के योग्य नहीं हैं। कोई शान यदि हितकर तथा सरल है तो दूसरा हानिकर तथा भयंकर हो सकता है। पुनः, कोई शान अन्य अनेक मृल्यों को अग्रसर करने का सफल साधन हो सकता है। मानव के

श्रिहितत्व तथा जीवन के व्यापक दृष्टिकोण् से, मानव जीवन के श्रन्य मूल्यों के सन्दर्भ में, झान का विशद विचार करना श्रात्यन्त प्रासंगिक है।

ज्ञान मानव संस्था है तथा वास्तव में अत्यन्त महत्वपूर्ण संस्था है। और इसलिये ही उसके अध्ययन के हेतु यह आवश्यक है कि वह समस्त मानव मूल्यों के साथ सुव्यवस्थित रूप से सम्बन्धित किया जा सके। दर्शन के त्रेत्र में यह मूल्योन्मुखता दर्शनशास्त्र को सम्भवतः वर्तमान अपूर्तता तथा रूपात्मकता (फार्मलिइम) के दोषों से बचा सके तथा दर्शन शास्त्र को योग्य केन्द्रिय स्थान पर पुनर्स्थापित कर सके, जो ज्ञान के समस्त स्वरूपों को आधार प्रदान करेगा तथा समस्त मानव मूल्यों को प्रगति की आरे प्रेरित करेगा। मूल्यों का अनुभव मानव का प्रभेदक लज्ञण है। अतः जो दर्शन मानव अनुभव के इस प्रभेदक गुण को महत्व नहीं देता वह वास्तव में मानव-दर्शन कदापि नहीं है। इस प्रकार मूल्योन्मुखता दर्शन का अत्यन्त स्वामाविक लज्ञण है।

म. स. विश्वविद्यालय, बड़ौदा।

अनुवादक—हरिहर प्रपन्न म. स. विश्वविद्यालय, बड़ौदा।

अस्ट्रम् आहि केम वर् तेमसार, parliarly pp. 69-72 2. arteratara far orn of typina, Karl. H. Patter, pp. 2-5 3. 9.P. v. v. , val III, p. 2 4. 9. P. V. CBhas. 1, 17, p. 9 7. क. with the concept of बिनव, अध्यक्तानीत हिन्दीका की तांत्रिक मुख्यमीत्राह. २४2 med to be the property of the the first that the first state of the compact of the contract of the contract

### काशमीर-शैंब दर्शन में पदार्थ का स्वरूप

### नवजीवन रस्तोगी

काश्मीर शिवाद्वयवाद में पदार्थ-सम्बन्धी विचारों का विकास आमासवाद की त्रिक घारणा के अनुरूप ही हुआ है। अपर्यात् पदार्थ की चर्चा आभास-वैचिन्य की दृष्टि से की गई है। वस्तु को इस दर्शन की पारिभाषिक शब्दावली में आभास कहा गया है। इसका तात्पर्य यह है कि प्रमेय, तत्व श्रीर पदार्थ ये सब श्रापस में पर्याय हैं। श्रीर एक ही वस्तु के सूचक हैं। यह मनोरंजक बात है कि तत्व स्त्रीर पदार्थ शब्दों के परम्परागत स्रयों (कमशः, "तस्य भावः" उसका होना, पदस्यार्थः -पद का ऋष्) को यद्यपि तत्व की शैव-मीमांसा में स्थान मिला है फिर भी उसने यहां कुछ वैशिष्ट्य अर्जित किया है। यहां तत्व उस वस्तु का नाम है जो सबमें या एक वर्ग के अन्तर्गत सभी वस्तुआं में व्याप्त रहती है। र व्याप्ति की प्रणाली या ढंग को लेकर कोई कठोर नियम नहीं है। एक जगह एक तरीके से व्याप्ति संभव है तो अन्यत्र दूसरी तरह से। यह बात श्रीर भी स्फुट हो जातीं है जब शैव-दार्शनिक पदार्थ को इतर दर्शन के "सामान्य" से समीकृत करता है। ३ अभिनव ने अपनी विवृति-विमर्शिनी में इसे प्रतिष्वनित किया है-पदार्थ आभास-सामान्य के अतिरिक्त और कुछ नहीं है। अतत्व और साधारण वस्तु में यदि श्रन्तर करना इतना ही त्रावश्यक हो तो कहा जा सकता है कि जहां प्रत्येक वस्तु त्राभासरूप है वहां तत्व त्राभास-सामान्यरूप है। यद्यपि इस सम्प्रदाय में न्याय-वैशेषिक की भांति सामान्य या जाति की एक स्वतंत्र पदार्थ के रूप में कल्पना नहीं की गई है, फिर भी इस तुलना से इसके अनुसार तत्व का स्वरूप सरलता से समभा जा सकता है। विभिन्न

१. एवमाभासस्तन्मेलनं च नियमानुपणितम्-इत्येतावदेव प्रमेयम् । एतान्येव त्रागमे तत्वानि वद्यन्ते । वस्तु, तत्वं, प्रमेय इति पर्यायाः ॥ (विमर्शिनी) भास्करी, भाग २, पृ. १२८ ।

२. अतएव च तनोति सर्वमिति च त.....त्त्वमित्यर्थः।

तंत्रालोक, भाग ७, पृ. ३ (जयस्य कृत विवेक)

३. एकेंकामासरूपतात्मकं दर्शनान्तरे "सामान्य" इति यद् व्यवहृतम् ॥ (विमर्शिनी) भास्करी, भाग २, पृ. २१४ । भास्कर् की व्याख्या है— "त्रावभाससामान्यतया व्यवहारविषयीकृतम् ॥"

४. सामान्यरूपमाभासात्मकमेत्र वस्त्विति तत्त्वम् । ईश्वर-प्रत्यभिज्ञा विकृति-विमर्शिनी, भाम ३, पृ. १६३।

वरतुश्रों में जो रूप सबमें समान है उसे तत्व संज्ञा दी जाती है। \* सबमें क्या चीज़ समान है, यह जानने के लिए हमारे पास एक सुनिश्चित श्रीर सुनिर्घारित श्राधार होना चाहिए। एक सी शब्दावली का प्रयोग या अभिघान-समता इस समता का निर्धारण करती है। वस्तुतः पदार्थं (पदस्य ऋर्यः) शब्द से भी यही ध्वनित होता है। यद्यपि पदार्थं का साधारण तौर पर प्रचलन एक वस्तु अथवा अस्तित्व (वीइंग) के एक प्रकार (मोड) के अर्थ में होता है, परन्तु पदार्थ शब्द का अन्तरशः अर्थ यह नहीं है। "पदार्थ" शब्द एक "शब्द के अभिपाय या अर्थं को द्योतित करता है। दूसरे शब्दों में, पदार्थ उस वस्तु का प्रतीक है जिसके विषय में भाषात्मक त्र्याभिव्यिक संभव है। इससे यह निष्कर्ष निकलता है कि यदि एक शब्दावली का प्रयोग तमाम वस्तुत्रों को द्योतित करने के लिए किया जाए तो वह उनके समान अश का ही संकेतन करेगी। श्रीर वह संकेतित वस्तु स्वभावतः ही तत्व से भिन्न न होगी। इस प्रकार संभवतः यह कहा जा सकता है कि तत्व या पदार्थ की धारणा एक वर्ग-धारणा (कज्ञास-कॉन्सेप्ट) है। इस विचार को एक अन्य बात से भी समर्थन मिलता है। पदार्थ को शिवा-द्वयवादियों ने ''वर्गीकरण का त्र्याधार या निमित्त' कहा है। हसके स्रनुसार तत्व (स्रर्थतः "उसका वास्तविक स्वरूप") वह चीज़ है जो वस्तुओं के विशेष रूप वाले वर्गों में अविमक्त, श्रखंडित प्रकाशित होता है, श्रीर इस प्रकार, वे सब वस्तुएं एक वर्ग के श्रन्तर्गत हैं, इस के श्रीचित्य को प्रमाणित करता है। उदाहरण के लिए मिट्टी, पत्थर, हड्डी श्रीर मांस ये सब श्रपने स्रांतरिक स्वरूप में पृथ्वी हैं या पार्थिव पदार्थ हैं, स्रीर नदी, कुंस्रा, पोखर, समुद्र स्रादि स्रन्ततः पानी हैं। इससे यह भी निष्पन्न होता है कि तत्व केवल वर्गीकरण का ही नहीं एकीकरण का भी कारण है। इस प्रसंग में यह याद रखना आवश्यक है कि "सामान्य" के न्याय-दर्शनगत सिद्धान्त ने तत्व की शैव-घारणा को काफी इद तक प्रभावित किया है। श्रिभिनय ने "तत्व" की जगह "सामान्य" शब्द का जो प्रयोग किया है वह शायद इस बात पर जोर देने के लिए

प्र. यद्रुपं बहुधानुगामि तदिदं तत्वं विभोः शामने । तंत्रालोक ग्राह्मिक ६, श्लोक २। न्याय-दर्शन में सामान्य की इस परिभाषा से कितनी समता है देखें— "ग्रानेकानुगतं नित्यमेकम् सामान्यम्" (तर्क-संग्रह)। नित्यता का ग्रंश भी शैव पदार्थ में निषिद्ध नहीं है। तुलना कीजिए— "ग्रा महाप्रलयस्थायी सर्वप्राप्त्युपभोगकृत्, तत्वमुच्यते तज्जैनं शरीरघटाद्यतः। (जयरथ द्वारा नं. ६. ५-६ पर ग्रापने विवेक में उद्धृत) यहां पर नित्यता का श्रार्थ है तत्व का महा प्रलय तक स्थायी रहना।

६. श्रमिलापसाधारणत्वमेकसामान्यविषयतायां हेतुः। ई-प्र. वि. वि., भाग ३, पृ. ७१। तुलना० "सतो वा वस्तुनः प्रमाणपरिनिश्चितस्वरूपं शब्दप्रवृत्तिनिमित्तं तदित्युच्यते। तस्य भावस्तत्वम्।" न्यायमंजरी भाग १, पृ. ⊏।

७. 'वर्गीकरण्निमित्तम्।' (विमर्शिनी) भास्करी, भाग २, पृ. २१६।

प्राचित्रं भावस्तत्विमिति वर्गाणां विशेषरूपाणामेकीकरणिनिर्मित्तं सामान्यमुच्यते । ई. प्र. वि. वि., भाग ३, प्र. २७४ ।

ही। ६ संभवतः यह निर्देश प्रासंगिक होगा कि प्रभाव एक दूसरी दिशा से भी आया है और वह दिशा है आगमों की। मतंगागम से जयरथ द्वारा दिया गया उद्धरण इस कथन की प्रामाणिकता में सन्देह नहीं रहने देता और स्वयं अभिनवगुप्त ने भी इसकी पृष्टि की है। १० इसकी दृष्टि में तत्व वह वस्तुरूप हैं जिसमें उसका आत्मधर्म स्फुट है और जो कभी भी स्वाभाविक आचरण से ज्युत नहीं होता और किसी दूसरे से अपनी ज्याप्ति की अपेदा नहीं करता।

त्रव तक हमने देखा कि एक की त्रानेक में त्रानुत्र त्यां, एक के द्वारा श्रानेकों की व्याप्ति श्रायवा 'श्रानुगामिता' किसी भी वस्तु को तत्व या पदार्थ का नाम देने में प्रमुख त्राधार है। किन्तु इस श्रानुगामिता का चेत्र श्रावाधित नहीं है। मानवीय देह श्रीर भुवनादि में भी परस्पर काफी साम्य पाया जाता है श्रीर श्रानेक विशेषताश्रों की एक—दूसरे में श्रानुत्र ति संभव है। परन्तु देह श्रीर भुवनादि में श्रानुगामी श्रंश को तत्व की संज्ञा नहीं मिलती ११, पर श्रानुगामिता के श्राधार पर दी गई तत्व की परिभाषा लागू तो इन पर होती है। श्राता परिभाषा को श्राति—व्याप्ति दोष ते बचाने के लिए उसे श्रीर भी निश्चित श्रीर ठोस बनाया गया है। इस परिभाषा को श्रीवदर्शन द्वारा स्वीकृत छत्तीस तत्वों पर ही लागू होना चाहिए। इस परिभाषा में श्रीनवगुप्त ने तत्व के सभी लच्चणों को संचोप में एकत्र कर दिया है। १२ तत्व वह है जो श्रापने कार्यों में, संघातों में (जहां गुणों के पारस्परिक श्रीभभव के कारण एकरूपता नहीं है) श्रीर श्रापने जैसे गुण वाले प्रमाताश्रों में (चाहे वह संकुचित—प्रमाता हों श्रीर चाहे विश्व—प्रमाता) १३ श्रात्मस्वरूप को सकान्त करता है; दूसरे शब्दों में, निज-स्वरूप से उन्हें व्याप्त

वही ।
 १०० "तत्वं यद्वस्तुरूपं स्यात् स्वधमप्रकटतात्मकम् । तत्वं वस्तुपदं व्यक्तं स्फुटमाम्नायदर्शने ॥

१०. "तत्वं यद्वस्तुरूपं स्यात् स्वधमेप्रकटतात्मकम् । तत्वं वस्तुपद् व्यक्तं (अष्टाः सार्वाः स्वधमेप्रकटतात्मकम् । यद्च्युतं स्वकात् वृत्तात् ततं चात्मवशंगतम् । तत्मन्येन नो तस्मात् तत्तत्वं तत्वसन्ततौ ॥" मतंगागम १-५-४। जयस्य द्वारा विवेक (त ६-६) में श्रीर श्रमिनवगुप्त द्वारा ई. प्र. वि. वि., भाग ३, पृ. २६४ पर उद्धृत ।

११. त. ६. ४-५!

१२. स्विस्मन् कार्येऽय घर्मोंघे यद्वापि स्वसद्द गुर्गे ॥
ग्रास्ते सामान्यकल्पेन तननाद् व्याप्तृ भावतः ।
तत्तत्व क्रमशः पृथ्वी प्रधानं पुंशावादयः ।
देहानां भुवनानांच न प्रसंगस्ततो भवेत् । तं ६. ४-६ ग्रौर भी देखिए, स्विस्मन् स्विस्मन्
गुर्गे भाति यद्यद्रूपं समन्विय । तदेषु तत्विमत्युक्तं — । तं ६, ५४-५५ ।
१३. यही बात शिवतत्व ग्रादि की ऐसी व्याख्याग्रों की देरक ग्राधार है — 'तस्य चैतन्यवर्मस्य

३. यही बात शिवतत्व आदि की ऐसी व्याख्याआ का प्रश्क आपार ह पर्या नाम र ताहशि भावराशौ तथा प्रथन नाम यिन्चद्विशेषतत्वम्" (विमर्शिनी) भास्करी, भाग २, पृ २३०।

करता है। यहां यह उल्तेख आवश्यक होगा कि सभी स्थितियों में व्यापन की शैली एक ही नहीं है। पृथ्वी, प्रकृति, पुरुष श्रीर शिव (ये सभी तत्व हैं), सभी न्यापक हैं पर उनका न्यापन-प्रकार पृथक् है। सभी पार्थिव सृष्टियों में पृथ्वी उपादान के रूप में व्याप्त रहती है। अर्थात् सारे पार्थिव पदार्थ श्रन्ततः पृथ्वो रूप ही हैं। प्रकृति श्रपने विकारों में उस तरह से न्याप्त होती है जैसे गुण त्रपने संघातों में। पुरुष त्रौर शुद्ध सृष्टि के शिव त्रादि तत्व त्रपने समान गुण वालों में उसी तरह श्रनुइत्त होते हैं जैसे एक सामान्य व्यक्तियों में व्याप्त रहता है। उदाहरणों की संख्या बढ़ाई जा सकती है। इसी प्रकार ऋहंकार ऋादि (अंतःकरण्) भी तत्व हैं क्योंकि ये इन्द्रियरूप अपने कार्यों में ज्यात रहते हैं। इस प्रकार हम देखेंगे कि यद्यपि व्यारन का एक निश्चित प्रकार नहीं है फिर भी स्थूल रूप से व्यापन-प्रकारों का तीन रूपों में विभाग किया जा सकता है। एक है कार्य में उपादान की व्याप्ति, दूसरी है संघात में संघात-ग्रवयवों की न्याप्ति या त्रानुस्युति खीर तीसरी है न्यिकि में सामान्य की त्रानुगति या श्रनुष्ट्ति । विभिन्न वर्गों या वस्तुत्रों में यदि किसी वस्तु की, उपर्युक्त व्यापन प्रकारों में से किसी भी एक प्रकार से, व्याप्ति या अनुवृत्ति है तो उसे तत्व संज्ञा देने में शैव पदार्थवादी को संकोच न होगा। देह, भुवन आदि वस्तुओं को तत्व अथवा पदार्थ न मानने के पीछे यही युक्ति दी जाती है कि वह श्रपने कार्यों में व्याप्त नहीं होते। देह का कार्य है विविध चेष्टाएं; भुवनादि फल-भोग की भूमि हैं; ये दोनों ही चेष्टा या फलादि में व्याप्त नहीं होते। १४ यही न हां, घट जैसे स्थूल कार्य स्त्रादि भी स्वतन्त्र तःव नहीं माने जाते, क्योंकि स्त्र गने से परवर्ती किसी पदार्थ में वे व्याप्त नहीं होते ! इसके भी मूल में एक कारण है । तत्वां का विचार शैव दर्शन में कारण-कार्यभाव के सन्दर्भ में हुआ है। परम शिव प्रथम कारण है और पृथ्वी स्रंतिम कार्य। इन दोनों के बीच सारा तत्व-जगत् एक श्रानुपूर्वी में श्रा रहा है। १४ इस श्रानुपूर्वी-सबंघ (क्रम सम्बन्ध) को महेश्वरानन्द ने स्पष्टतः कारणता मुलक माना है। १६ तत्वों में पारस्परिक प्रयोज्य-प्रयोजक भाव है श्रीर श्रंतिम कारण - परमशिव - की स्वातन्त्र्य शक्ति की सामान्य प्रयोजक माना गया है। १७ इस प्रकार तत्व-विचार के मूल में कारणता-दृष्टि रही है। इसका सहज परिणाम यही हुआ है कि घट, भुवन आदि तत्व नहीं माने जा सके हैं। ऊपर की सभी व्यापन-पद्धतियों में ऋनुगामिता की सम्भावना का निषेध सहज नहीं है। पर देह, भुवन ऋादि

१४. ततश्च देहभुवनादौ नैवं प्रसंगः, निहं स्वकार्ये चेष्टादौ तत्तद्योगादौ च देहादित्वमनुगामिता-मियात्। तंत्रालोक, भाग ६, ए. ५ (जयरथ कृत विवेक)।

१५. परमशिवादुपरि न कर्त्रन्तरस्फुरणम्। पृथिव्या उपरि न कार्यन्तरोत्पत्तिश्च। तयोर्यः प्रतिबदार्थमानुप्-र्येण व्यवहियमाणो......मध्यवर्तीतत्वसंघातरूपोऽर्थः । महार्थमंजरी पिसत, पृ. ३७।

१६ ततरच पृथिव्याम् श्रन श्रितप्रमृतीनि पंचित्रिंशद्पि तत्वानि कारग्वासनानुवृत्तिद्वारा परिस्फुरन्ति - - । वही, पृ. ६७।

१७. वही पृ ६८-७०।

को इस दृष्टि से घट के समद्या ही माना गया है कि वे तत्व नहीं हैं। श्रार्थात् देहादि में पाया जाने वाला सामान्य तत्वरूप नहीं है। श्रिभिनवगुप्त ने श्रपनी विवृति-विमर्शिनी में इस प्रसंग में एक अत्यन्त महत्वपूर्ण बात कही है। वह यह मानते हैं कि आभास-सामान्य ही तत्वरूप हो सकता है। परन्तु यह श्राभास सामान्य, चाहे यह सीमित प्रत्यच का विषय हो या सार्वजनीन श्रनुभव का, "विभव-रूप" में जब तक विकसित नहीं होता तबतक तत्व नहीं हो सकता। विभव का यहां एक पारिभाषिक शब्द के तौर पर प्रयोग हुन्ना है। तत्व शब्द की निष्पत्ति संस्कृत की तन् घातु (तनु विस्तारे) से हुई है, जिसका ऋषे है विस्तार करना। "विभव" शब्द त्राभास सामान्य के उस त्रात्म-विस्तार की ही व्याख्या करता है। विभव का श्रर्थ है "विचित्र प्रकार से होना" (विचित्रेण भवनम्)। भवन-क्रिया का यह वैचित्र्य मिश्रण पारस्परिक व्याप्ति श्रीर विभाग की त्रिविध पद्धति के सहारे पलता है। घट का श्रात्मविस्तार किसी भी दूसरे रूप में संभव नहीं है परन्तु मिट्टी या पृथ्वी का ब्रात्मविस्तार नाना रूपों में संभव है। उदाहरण के लिए घट पृथ्वी से मिश्रित प्रतीत होता है, मिट्टी में यह न्याप्त है ऋौर मिट्टी इसमें व्याप्त रहती है, श्रीर फिर भी यह मिट्टी से पृथक् दिखाई पड़ता है। वस्तु-घटना का यही प्रकार है। मिट्टी तत्व है क्योंकि घट रूप में इसका 'विभव' संभव है, पर घट का म्रान्य रूप में 'विभव' संभव नहीं है। इस विविधरूपता का उल्लास उपर्युक्त त्रिविध पद्धति के सहारे ही हो पाता है। मिट्टी का उपयोग यहां पर एक तरीके से उपलच्छाई क है। तत्वों में यह बात समान रूप से पायी जायेगी—िक वे (१) किसी न किसी के श्रनुभव-विषय हैं, (२) स्त्राभास-सामान्य रूप हैं स्त्रीर (३) विभवतया विकसित हो सकते हैं। १८ इससे यह स्पष्ट हो जाएगा कि तत्व होने के लिए वस्तु का आभास-सामान्य रूप होना ही आवश्यक नहीं है, उसके ख्रान्दर ख्रात्म-विस्तार की संभावना भी उतनी ही ख्रावश्यक है। इसीलिए ग्रौर गहरे जाने पर पता चलेगा कि तत्वजगत् का विकास निरन्तर दो दिशास्त्रों में हो रहा है -समानान्तर (पैरेलल) श्रीर क्रामक (सबसेसिव)। एक श्रीर सम इकाइयों (श्राइडेन्टिकल यूनिटस) में हर तत्व फैलता है श्रौर दूसरी श्रोर श्रानुपूर्वों में किसी दूसरी वस्तु को व्यक्त या प्रकट करना है। तत्व की यह विभव-सामर्थ्व ही उसका प्राण है जबिक देह, घट, भुवन श्रादि में इस सामध्ये का श्रभाव है। यम्तुतः इस सामध्ये के बल पर समस्त प्राणिजगत् , भावजगत् श्रौर भुवन-संसार के रूप में तत्व ही भासित होते हैं। साधारण श्राभास तत्व का केवल इसी अर्थ में पर्याय है कि तत्व उस रूप में श्राभासित हुआ है। इस बात में संदेह और ऊहापोह की कुछ भी गुंजाइश नहीं रखी गयी है। अभिनव स्पष्ट कहते हैं कि तत्व आभास-सामान्य रूप है स्त्रीर गुणगुणिभाव से, शेषशेषिभाव से, स्रंगागिभाव से विचित्र सामस्त्य के साम मिलकर

१८. कतिपयदृश्यं सर्वजनदृश्यं च यदाभासरूपं सामान्यं, तद् यतो विभवात्मना तन्यते, ततस्तत् तत्वमुच्यते । घटादि च न स्रन्येन रूपेणतन्यते । तद्धि पृथिव्यादेविभिश्रतया स्रन्येन न्यत्याप्या विभागेन च विचित्रेण भवनम् — इति विभवउच्यते । इ. प्र. वि. वि., भाग २, पृ. १४८ ।

भोक्ता, भोग्य और उन दोनों के अधिकरण के रूप से भासित होते हैं 198 भूत शब्द भोक्ता का, भोग्य भाव का और भुवन इन दोनों के अधिकरण का वाचक है। दूसरे शब्दों में, हमारे भोग और अनुभव का मारा जगत् इन तत्वों का ही विलासमात्र है। भूत सृष्टि प्राणी और देह की सृष्टि है, भाव-सृष्टि घटादि रूप विषय-सृष्टि है और अधिकरणसृष्टि भुवनसृष्टि है। कह सकते हैं कि तत्व का क्रिम इकाइयों में विश्लेषण और उसकी व्याप्ति का अनुसंधान संभव है जबिक भूत, भाव और भुवनादि के सम्बन्ध में यह विश्लेषण संभव नहीं है। इसलिए शिवाद्वयवाद में तत्व की भूत, भाव और भुवन से हमेशा अलग गिनती की गयी है और एक च्या के लिए भी उन्हें मिलाया नहीं गया है। २०

इससे यह भी स्पष्ट है कि न्याय के "सामान्य" की शब्दावली में तत्व निर्णय समभ्रते की सुविचा के लिए हुआ है अन्यया रोनों में मौलिक अन्तर है। न्याय में केवल नित्य अनुगामिता हा सामान्य का रूप है। यहां मात्र अनुगामिता सामान्य का रूप —िर्चारण नहीं करती, यह हमने ऊपर देखा है। २१ इस अनुगामिता का स्वरूप न्याय-दर्शन की अनुगामिता से व्यापक है, शैव मत में यह अनुगामिता त्रिविच है। इसके अतिरिक्त, न्याय में पदार्थ का अर्थ एवं चेत्र की अपेद्धा कहीं व्यापक है। पदार्थ के व्यापक—वर्ग में सामान्य का अवान्तर-वर्ग अन्तर्भूत है। काश्मीर—दर्शन में पदार्थ और सामान्य को प्रायः समानार्थक माना गया है। एक दूसरा अंतर भी है। जहां न्याय में पदार्थ की स्वरूप-धारणा सामान्य को पदार्थ की ख्याति देने के लिए उत्तरदायी है वहां काश्मीर शैव मत में सामान्य की धारणा पदार्थ-लक्षण का मूलाधार है। परन्तु सामान्य के प्रहण में यहां नैयायिक के पदचिहां का अन्धानुकरण नहीं हुआ है अपितु सामान्य के स्वरूप का शैव—मन्तव्यों के अनुरूप विकास हुआ है।

श्रब इस समस्या के दूसरे पहलू की श्रोर भुड़ते हैं। यद्यपि यह संकेत किया जा चुका है कि प्रमेय श्रीर श्रामास दोनों ही तत्व, वस्तु, या श्रामास के पर्याय हैं २२ किर भी उनकी ज्ञेयता या प्रमेयता पर श्रमी तक कुछ नहीं कहा गया है।

शिवाद्यवाद में श्राभास शब्द का प्रयोग श्रद्धैतवेदान्ती सुरेश्वराचार्य के श्राभासवाद से भिन्न श्रथों में हुत्रा है। परम सत्य के परिन्जिन श्राभासन (श्राईषत् भासनम्) के लिए

१६. तत्वानि हि सामान्यावभासरूपाणि गुणगुणिभावेन विचित्रेण सामस्येन मिलितानि भोक्तृ-भोग्यतद्द्याधिकरण्रूपतया भूतभावभुवनात्मना भान्ति । वही, पृ. १४६।

२०. तत्सकलोऽयम् तत्वभूतभावभुवमसंसारः संविदिविश्रान्तः — (विमर्शिनी), भारकरी, भाग १, पृ २४६।

२१. स्रत्र पद्मद्वये वस्तुविभिन्नं भासतेयतः । स्रतुगामिन सामान्यमिष्टं नैयायिकादिवत् ॥ तं. ११-५ ।

२२. इयता त्राभासानामेव वस्तुत्वं दर्शयता त्रागमसिद्धान्येव वस्तृनीति दर्शितम्। ई. प्र. वि. वि., भाग २, पृ. १५७।

त्राभास शब्द का प्रयोग हुन्ना है। यह परिन्छिन्न या "ईषत्" भासन स्वयं ज्ञेयता का घर्मे हैं 123 इस बात पर विशेषरूप से ध्यान त्राकर्षित किया गया है कि जिसे हम "धर्म" कहते हैं वह स्र्वे या वस्तु का त्राभास (त्र्र्याविभास) है 28, त्रीर जिसे धर्मी कहते हैं वह स्वरूपावभास है। प्रमेयता स्वयं धर्मरूप है, त्र्र्यात् त्र्र्यावभास त्रीर प्रमेयता धर्म एक ही चीज़ है। परम सत्य या तत्व की त्र्रपेत्ता से यह त्राभास मेय या परिन्छिन्न है। त्र्र्यभास्य होने के कारण ही वह मेय है, क्योंकि चरम सत् का वह व्याप्य है। प्रमाण-विज्ञान की दृष्टि से भी वह वस्तु या ज्ञेय है। प्रमाण-व्यापार की पहुँच के वह भीतर है, क्योंकि हमारे दैनन्दिन व्यवहार में उसके द्योतन के लिए किसी न किसी पदावली का उपयोग होता है। २४ वे प्रमेय हैं क्योंकि वे हमारे ज्ञान के विषय हैं। उनके ज्ञान—विषय होने का सीधा सा कारण यही है कि व्यवहार जगत में हमारे प्रवेश के लिए त्रावश्यक है कि हम पहले उन्हें जान लें।

इसीलिए उनको लेकर प्रत्यत्त श्रीर श्रनुमान श्रादि व्यावहारिक प्रमाणों की प्रचृत्ति होती है, ऐसा माना गया है। तत्व की विभव-सामर्थ्य के विवेचन प्रसंग में हमने देखा या कि श्रमिनव ने किसी वस्तु के तत्व हो सकने के लिए तीन श्रमिवार्थ शतें रखी हैं: सबसे पहले, वह सामान्य रूप हो, फिर ज्ञान का विषय हो श्रीर तीसरे वह विभवतया परिण्त हो सकता हो। यह श्रावश्यक नहीं है कि वह सबके ज्ञान का विषय हो। वह सबके ज्ञान का विषय मी हो सकता है श्रीर कुछ लोगों के ज्ञान का भी। पारिभाषिक शब्दावली में, ज्ञान का विषय होने का श्रथ है कि उस विषय का प्रमाता में दर्शन इत्यादि द्वारा उपलच्चित किसी भी श्रथ किया विशेष को संपादित कर सकने की योग्यता का होना, जैसे रूप-विषय दर्शन नामक श्रथ किया को सम्पन्न करता है। दूसरे शब्दों में, प्रमाता को रूप का चान्तुष प्रत्यत्त होता है, श्रतः रूप प्रत्यन्त का विषय है। दूसरे प्रत्यमिजा-कारिका के ऊपर श्रपनी विमर्शिनी नामक वृत्ति में श्रमिनवगुष्त ने वस्तु की वेद्यभाव में परिनिष्ठित दशा को ही तत्व का स्वरूप कहा है। दूसरे राब्दों में, वेद्यभाव ही जाकर तत्वभाव में परिगतिष्ठित दशा को ही तत्व का स्वरूप कहा है। दूसरे राब्दों में, वेद्यभाव ही जाकर तत्वभाव में परिगतिष्ठत दशा को ही तत्व का स्वरूप कहा है। क्र तत्वजगत् हो वस्तुतः व्यवहार-जगत् है। हमारा सारा व्यवहार श्रमुभवमूलक है श्रयीत् तत्व-भृमि श्रमुभव की भूमि है। हर तत्व एक विशिष्ट श्रमुभव का संकेत करता है। तत्व के लिए दूसरा पर्याय 'श्राभास" इसी का द्योतन करता है। श्राभासते का श्रर्थ है

२३. त्रागमे तु त्राकारेण ईषदर्थवाचिना प्रमेयताधर्म त्राभासशब्देन उक्त इति यावत् । वही पु. १६३।

२४. ग्रर्थावभासो हि धर्मत्वेन उच्यते, न तु स्वरूपायभासः । वही।

<sup>,</sup>२५. एकाभिधानविषये मितिवेस्तुन्यबाधिता.... ग्राभिलापेन साधारणो य एव ग्राभिलापविषयः, स एव ग्राभी यस्य तद्भावस्तत्तातया । वही पृ. ७१ ।

२६. द्रष्टच्य ई. प्र. वि. वि., भाग २, प्र. १४८ ।

२७. "वेद्यभावनिष्ठा दशा तत्वस्वरूपा"। (विमर्शिनी) भारकरी, भाग २, पृ. २२७। यहां पर भारकर का व्याख्यान वड़ा सारगर्भित है। देखिए वहीं पर।

प्रमाता के प्रति पदार्थ का आभासन । इस प्रकार अनुभव प्रमाता का वर्म है । अनुभवरूप प्रत्येक तत्व प्रमातृ विशेष की संवेद्य वस्तु है । यही संवेद्य वस्तु सामान्य रूप में तत्व बनती है । इसलिए अन्यत्र अभिनव ने सामान्यरूप विमर्श को ही पदार्थ माना है । रू प्रमाण्मीमांसा की दृष्टि से वस्तु का सामान्यात्मक ज्ञान ही पदार्थ रूप से ग्रहीत होता है । इसलिए सारा तत्वसघात प्रत्यत्त आदि प्रमाणों से प्राह्म माना गया है । र न्याय-दर्शन में भी हमें करीव करीव यही दृष्टिकोण मिलता है । उद्योतकर ने वित्कुल साफ स्वर में कहा है कि सारे पदार्थ ज्ञेय हैं । र वाचस्पति ने इसी विचार का अनुमोदन किया है । र वस्तुतः चरम सत्य से अभिन्न होने के कारण तत्व भी अप्रमेय है, परन्तु तत्वरूप में स्तार का अर्थ है कि परमार्थतः अप्रमेय का भी प्रमेय बन जाता है । उदाहरण के लिए, स्वयं शिव तत्व (प्रथम तत्व) भी प्रमेय या आभास माना गया है । जैसे पृथ्वी कठिनता का अवभास है, माया भेद का अवभास है, उसी प्रकार मायातत्व से परे शुद्ध प्रकाश का—चित् का—अवभास शिवतत्व की संज्ञा पाता है । अतः निष्कर्ष निकलता है कि तत्व प्रमेय है । र इस प्रमेयों को आगमाधिकार में तत्व कहा गया है । यहां पर एक प्रश्न किया जा सकता है कि हम तत्व की प्रमेयता या विषयता की बात ही क्यों करें या उठाएं १ इस प्रश्न के उत्तर में पदार्थमीमांसा (आन्टालोजी) परमार्थमीमांसा (मेटाफिज़क्स) का आश्रथ लेती

२८. "परो यो विमर्श स एवायम् पदार्थ इति एकः प्रत्यवमर्शरन्यः।" (विमर्शिनी) वही, भाग १, पृ ११७। भास्कर कहते हैं ''परः सामान्यरूपः" वहीं पर।

२६. यहां पर एक विप्रतिपत्ति उठती हैं: स्त्रागमाधिकार के तत्विनिरूपण नामक स्त्रिधिकरण के प्रारम्भ में स्रिभिनवगुत ने पदार्थ निर्णय का स्त्राधार स्त्रागमों को माना है क्योंकि प्रत्यन्त का व्यापार सीमित है स्त्रीर स्त्रनान के तदाश्रित होने के कारण उसकी भी निश्चित सीमा है। केवल श्रागम ही स्त्रपरिन्छित्र ज्ञान में समर्थ है। स्त्रतः पदार्थमीमांसा स्त्रागम का स्त्राधार लेकर ही चल सकती है। परन्तु श्रभी स्त्रभी ऊपर कहा गया है कि पदार्थ प्रत्यन्त स्त्रादि के भी विषय हैं। वस्तुतः इन दोनों ही स्थितियों में विरोध नहीं है। पदार्थों के वास्तिवक स्वरूप, उनके धर्म स्त्रीर संख्या के निर्धारण में स्त्रागम समर्थ हैं। परन्तु व्यवहार जगत् में जहां उनमें से प्रत्येक के बोध या स्त्रनुभव का प्रश्न उठता है वहां व्यावहारिक प्रमाणों की व्यापार—सामर्थ्य के भीतर ही वे रहते हैं। इसिलए वे प्रमेय, प्रमाण-माप्य, हैं।

३०. सर्वे पदार्थाः ज्ञेयतयोपच्चिप्यन्ते । न्याय-वार्तिक १-१-, पृ. २३ । पृ. १२ भी देखिये ।

३१. जात्यभिप्रायमेकवचनं, प्रकृते प्रमेये यथायथं प्रमाणानुपयोगात् । न्यायवार्तिकतात्पर्ध टीका १-१-६, पृ. २०८।

३२. विश्वप्रमेयीकरणप्रतिलब्ध — । (विमर्शिनी), भास्कर व्याख्या करते हैं:-"परमार्थतोऽप्रमेयत्वेऽपि प्रमेयतासंपादनम्"। भास्करी, भार्च, पृत्वश्वा

३३. इत्येतावदेव प्रमेयम् । एतान्येव आगमे तत्वानि वद्भयन्ते । (विमर्शिनी), वही, पृ. १२८ ।

है। शैय-चिन्तक का केवल एक ही लच्य है। वह सत्य का संधान, चरम सत्य की उपलब्धि करना चाहता है। यह तत्व-विमर्श चरम सत्य की प्राप्ति का द्वार है। युक्ति यह है कि विषयता के वास्तविक मर्भ से यदि इम एक बार भो परिचित हो जाएँ तो तत्वजगत् से परे 'सत्य'' का बोच सहज हो जाता है। स्वरूप-बोध ही ऋदौत दर्शन का उद्देश्य है। स्वरूप-बोघ या त्रात्मप्रमातृत्व का हृदयंगम होना दोनों एक ही बातें हैं। यह त्र्रात्मप्रमातृता निश्चय ही प्रमेय से मिन्न है। त्रातः श्रमेय के वास्तविक रूप का यदि ज्ञान हो जाए तो त्रात्म-स्वरूप का विवेक कठिन नहीं रहता।३४ शिवाद्वयवाद की दार्शनिक शब्दावली में कहें तो परतत्व विषयता से ऋतीत है। वह ऋपने स्वरूप में सर्वदा प्रकाशित है, प्रकाशरूप है। यदि हम सृष्टि-प्रक्रिया के व्यावहारिक छोर से चलें तो शिव तत्व जगत् का ऋंतिम तत्व ठहरता है जिसका वर्णन "चित् या प्रकाश के त्राभास" के शब्दों में किया जाता है। जागतिक व्यापार में हमारी दृष्टि भेदाभेद मूलक रहती है। जिस प्रकार हम घड़े का ज्ञान करते हैं उस प्रकार शिवगत प्रकाश का भी। अप्रतः शिव तत्व का यथार्थ-बोध हो जाने पर परमशिव की उपलब्धि का द्वार उन्मुक्त हो जाता है।३४ पर चूंकि शिवतत्व का बोघ भी एकदम से संभव नहीं है हम सोपान की प्रथम सीढ़ो, पृथ्वी तत्व, से प्रारंभ करते हैं जहां प्रमेयता स्फुटतम है। पर जिस तरह से ईख के रस की मिठास गुड़ की घेली में बची रहती है उसी प्रकार शिव की प्रकाशरूपता का ऋपलाप पृथ्वी स्त्रादि में कहीं नहीं होता। शिव स्त्रीर शिवेतर तत्वों में केवल स्त्यानता, काठिन्य या जमाव की क्रमिक अधिकता को लेकर ही भेद है। स्त्यानता का अर्थ प्रमातृभाव की अप्रधानता ख्रौर वेदाता का उत्कर्ष है । शिवाद्वयवाद के एक अवान्तर सम्पदाय कम-दर्शन का भी इस विषय में यहां मन्तन्य है। ३६ पांचरात्र मत में भी कहीं कहीं यही विचार देखने को मिलता है।३७ न्याय-वैशेषिक दर्शन में भी तत्व या प्रमेय विचार के पीछे परमपुरुषार्थ

३४. न च विश्वप्रमेयतापादनं न उपयोगि प्रकृतायामीश्वर प्रत्यभिज्ञापनायाम् । विश्वप्रमेयीकरगो हि तावत्प्रमेयपदोत्तीर्णातावदन्तः करगाप्रतिलब्धपूर्णभावा सत्यप्रमातृता हृदः गमोकृता भवेत् । ई. प्र. वि. वि., भाग ३, पृ. २२५, तुलना-दिहत्त्वयेव सर्वार्थान्यदा व्याप्यावतिष्ठते ।
तदा किंबहुनोक्तेन स्वयमेवावभोतस्यते ॥ स्व. का. ४३ ।

३५. इति घटे एव यथा भेदाभेददृष्टिम्तथा परमेश्वरे प्रकाश इति ब्यवहारोऽपि स्त्रयं भगवदनुग्रहीतानां परमार्थप्रवेशे प्रत्युभ्युपायः न तु विरोधी। ई. प्र. वि. वि., भा ३, पृ. १५२।

३६. शिवात्मा खलु प्रकाशः शक्तिसदाशिवपरिपाट्यनुसारेण प्रस्तुतभूतपंचकपर्यन्तं स्त्यानी भवति ...केवल शिवात् स्वच्छमावात् स्त्यानताविक्यमेतेषां भेदः। महार्थमंजरी-परिमल, पृ. ६७।

३७. ''संविदेव हि रूपं मे स्वच्छुस्वच्छुन्दिनर्भरा । सापोत्तुरसवद योगात्स्त्यानतां प्रतिपद्यते ॥ त्रातो निरूप्यमाणं तच्चैत्यं चित्वमुपैष्यति । लद्दमीतंत्र, वही, उद्भृत ।

की प्राप्ति का आग्रह रहा है |३=

यह निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि ये पदार्थ अथवा "ज्ञान—विषय" स्वरूपतः सारे व्यवहार जगत् को समेट लेते हैं। इसका कारण है कि उन्हें "श्रॉन्टोलाजिकल" पदार्थ माना गया है। तात्पर्य यह है कि वे केवल प्रमाण मूलक (इपिस्टिमॉलोजिकल) विषय ही नहीं हैं अपितु श्रास्तित्वमूलक विषय (श्राब्जेक्ट्स श्रॉव् बीइंग) हैं। यहां पर एक प्रश्न हो सकता है कि क्या सत्यता का विश्वय (कॉन्टेन्ट) उन पदार्थों में ही नियमित श्रीर समाप्त किया जा सकता है या वे श्रपेचाकुत श्रिक मौलिक श्रीर चरम पदार्थ की श्राभव्यिक्तयां हैं? शैव दार्शनिक ने इस समस्या पर गंभीरता से विचार किया है। वह पहले प्रश्न का निभेव में श्रीर दूसरे प्रश्न का स्वीकृति में उत्तर देता है। चरम सत्य का कॉन्टेन्ट उन पदार्थों में समाप्त नहीं किया जा सकता, श्रिपतु वे एक परतत्व के स्फार हैं। शिवाद्वयवादियों की एक बड़ी संख्या उन्हें अधिक चरम पदार्थ के स्फुरण मानती है जिसे उन्होंने परम शिव का नाम दिया है। इस सन्दर्भ में परम शिव को भी लाच्चिक्त शब्दों में पदार्थ माना गया है। वह चरम पदार्थ है। ३६ लेकिन बहुमत की दृष्टि में परम शिव तत्वरूप नहीं है, फिर भी परम शिव वह "परतत्व" है जिसके सारे पदार्थ अभिव्यिक्त, श्राभास, श्रंश या पहलू हैं। ३० इस निष्कर्ष के लिए हमारे पास एक ट्रोस श्राचार है। परम शिव के साथ इन छत्तीस तत्वों के वर्गीकरण के कई प्रयास हुए हैं।

इद्ध ज्ञातं सम्यगसम्यग्वा यन्मोत्वाय भवायवा ॥
तत्प्रमेयिमहाभीष्टं न प्रमाणार्थमालकम् । न्यायमंज्ञरी, भाग २, पृ. २; श्रीर भी "न
प्रमेयवद प्रमेयमान्ने वर्तते, किन्तु यत्तत्वतो ज्ञायमानमपवर्गसाधनं तस्मिन्" तच्चात्मान्नेय
नान्यत् .....। न्यायवार्तिकतात्पर्यटीका १-१-६, पृ. २०८। मिल्लनाथ कहते हैं —
"न प्रमेयमपवर्गार्थं ज्ञेयं तत्प्रमेयम्"। वही उपर्युक्त उद्धरण हर्षं नारायण द्वारा "दी
कॉन्सेप्ट श्रॉफ कैटेगारी इन न्याय ट्रैडीशन" में उद्धृत। भारती, बुलेटिन श्राव् दि
कालेज श्रॉव इन्डोलोजी (बनारस हिन्दू विश्वविद्यालय) संख्या ४, १६६०-६१, पृ.

३६. कुळ लोगों ने त्राइतीसर्वे पदार्थ की सत्ता भी स्वीकार की है। परन्तु उससे कोई सैद्धान्तिक किंदनाई नहीं खड़ी होती। महेश्वरानन्द स्पष्ट कहते हैं — सोऽयं स्वात्मसात्कृताशेषषट्— त्रिंशत्तत्वक्रलापो महान् परमशिवभद्धारकाह्वयः प्रमाता सप्तित्रंशत्या स्वीक्रियते। तस्य ताद्वप्रपताऽपि पर्यन्ततो विकल्पकद्यामनुप्रविशति। श्राविकल्पात्मना च भाव्यं विश्वोत्तरेगो— त्यतं।ऽत्र।प्यविकल्पनृत्तिर्धात्रिंशः कश्चिदागमेष्वंगीक्रियते। " महार्थमंजरी, २६वीं कारिका की परिमल टीकाः श्रीर भी देखिए— "व्याख्यातवेषाणां तत्वानां मध्ये परमशिवभद्धारकः सर्वीपायप्रतिपाद्य इति .... वही, पृ. १४७।

४० परमशिवभद्दारकस्य शिक्तः स्वातन्त्र्यलज्ञणा महती तत्वानामन्योन्य प्रयोजकभावे पर्यन्ततः सामान्यप्रयोजकत्वे च प्रगलमा भवत्युज्जूम्भते पृथिव्यादि भाववर्गीमवानाश्रित शिवभद्रारक-मपि क्रोडीकृत्याभिवर्तते तद्भूपत्या परिस्फुरतीत्यर्थः॥"

आगमों में परशिव को तत्वातीत कहा गया है स्त्रीर शेष तत्वों को दो शीर्ष को में बांटा गया है-शुद्ध तत्व ग्रीर श्रशुद्ध तत्व। शिव से लेकर शुद्ध विद्या तक के पांच तत्व शुद्ध-सृष्टिया शुद्ध तत्व कहलाते हैं, क्योंकि इस दशा का अनुभव अभेदमृलक होता है। शेष एकत्तीस तत्वों में भेदानुभूति की प्रधानता के कारण उन्हें त्र्रशुद्ध-सृष्टि या त्र्रशुद्ध तत्व माना जाता है। सोमानन्द ने अपनी शिव दृष्टि के प्रारंभ में ही इस आगमिक पद्धति का अनुवर्तन करते हुए तत्वों को तीन शीर्षकों में विभाजित किया है -पर, परापर स्त्रीर स्त्रपर । परशिव परतत्व है (पदार्थ दृष्टि से हो परमिश्व को पर "तत्व" की आख्या मिली है)—अनुभूति की यह निर्विकल्प सामरस्यम्यो स्थिति है। शिव से शुद्धविद्या या शुद्धसृष्टि के तत्व-पंच परापर कोटि में त्राते हैं-यहां ऋभेदानुभूति की मुख्यता होने पर भी भेद की संभावना बीजरूप से उगती है। परतत्व की अपेदा से अपर और अपरतत्वों की अपेदा से पर होने के कारण इन्हें परापर कहते हैं। अपर के अंतर्गत भेदानुभ्ति-प्रधान वही इकत्तीस तत्व (मायातत्व से लेकर पृथ्वी तत्व पर्यन्त) श्राते हैं। परन्तु परतत्व की दृष्टि से बाद की दोनों कोटियां परापर एवं श्रपर-श्रपर रूप रह जातो हैं। स्पन्द-कारिका के यशस्वी टीकाकार रामकएठ को यही क्रम मान्य है। उन्होंने सामान्य स्पन्द श्रोर विशेष स्पन्द नामक दो कोटियां मानी हैं श्रोर उन्हें क्रमशः परापर श्रीर त्रपर तत्वों से समीकृत किया है। ४२ महेश्वरानन्द ने स्पष्टता के आग्रह से और कम दर्शन की पंचारिमका प्रकृति से प्रभावित होकर अपने वर्गांकरण में पांच कोटियां रखी हैं--पर, सूद्म, स्थूल, स्थूलतर ऋौर स्थूलतम । ४३ परम शिव परतत्व है। शुद्धतत्व-पंचक सूद्दम कोटि में आते हैं। प्रकृति, पुरुष आदि तत्वों को स्थूल माना गया है। पृथ्वी आदि पंचभूतों की गिनती स्थूलतर में हुई है। घड़ा, कपड़ा जो विशुद्ध कार्य रूप हैं वह स्थूलतम वर्ग के अंतर्गत हैं। परन्तु अन्तिम कोटि को, जिसमें शुद्ध कार्यों की गणना हुई है, तत्वरूप नहीं माना जाता है। स्रतः महेश्वरानन्द का यह वर्गीकरण चार कोटि वाला ही रह जाता है। हमारे इस विवेचन का एक ही अभिप्राय है। ऊपर के समस्त वर्गीकरणों में हमने देखा है कि परमशिव का सर्वत्र उल्लेख हुत्रा है स्त्रीर उस उल्लेख में परमशित का परतत्व के रूप में उन्मेष हुस्रा है। परशिव की परतत्त्ररूप सार्वतिक मान्यता ऊपर प्रतिपादित इसी निष्कर्ष का पोषण करती है कि इन छत्तीस तत्वों में ही सत्य की अभिव्यिक पूरी नहीं हो जाती अपितु ये तत्व अपने से त्रातीत, व्यापक त्रीर पूर्णंतर सत्ता के त्रामास हैं। इस सन्दर्भ में एक पूर्वोक्त कही हुई बात को

४१. शिवदृष्टि १-३-४ स्त्रीर उनपर उत्पल की वृत्ति पृ ६-७।

४२. गुणादिस्पन्दिनिष्यन्दाः सामान्यस्पन्दसंश्रयात्। लब्बात्मलाभाः सततं स्युः॥ स्पंद-कारिका

४३. ब्याख्यातवेषाणां तत्वानां मध्ये परमशिवभट्टारकः सर्वोपायप्रतिपाद्य इति परत्वेनावितष्ठते । अन्येषु च शिवादीनि कानिचित् सूद्माणि, प्रकृतिपुरुषप्रभृतीनि स्थूलानीति कल्पनायां पृथिव्यादीनामपि प्रतिपन्नम् । यत्यत्कार्यभूताः स्तम्भकुम्भादयः स्थूलतमा इति व्यपदिश्यन्ते । महार्थमं जरी-परिमल, पृ. १४७ ।

दुहराना प्रासंगिक होगा। इन्हीं महेश्वरान्द के अनुसार तत्वों के आपसी संबंध को प्रयोज्य-प्रयोजकभाव की शब्दावली में व्यक्त किया जा सकता है। अर्थात् एक तत्व दूसरे को या तो प्रेरित करता है या उससे प्रेरित होता है। परन्तु उन सभी तत्वों का पार्यन्तिक प्रयोजक या प्रेरक एक है—वह किसी का भी प्रयोज्य नहीं है, वह प्रेरक है परमशिव का प्रगल्म स्वातन्त्र्य 188 वही तत्वरूप में उल्लिसत होता है। इस सप्रदाय में शिक्त और शिक्तमान्, स्वातन्त्र्य और परमिशव अन्ततः एक ही ठहरते हैं। इस दृष्टि से भी उपर्युक्त सिद्धान्त की सिद्धि होती है। इसलिए शिवाद्ययवाद के आचार्यों ने इन पदार्थों को परतत्व की शिक्तयां या स्पन्द माना है 188

ये शिक्तियां या तत्व परतत्व से दो तरह से अनुबद्ध हैं। या तो वे "समीपतर-वर्गं" के श्रांतर्गत श्रांते हैं या "दूर-दूरतर वर्गं" के। यही दो वर्ग हैं। सरल शब्दों में, वे शिक्तियां जो परमेश्वर से अपरोत्ततः संबंधित हैं उन्हें पहले और जो परोत्त हंग से संबंधित हैं उन्हें दूसरे वर्ग में रखा जाता है। परतत्व से पदार्थ-जगत् के सम्बन्ध की यह आपेश्चिक-धारणा है। परतत्व की ब्याप्ति या अनुस्यूति सभी तत्वों में है, यह हम देख चुके हैं। यह ब्याप्ति जहां अपेश्च कृत अव्यवहित (इमीडिएट) है वे "समीपतर" तत्व हैं और जहां व्यवहित वे "दूरतर" तत्व हैं। पहले वर्ग का परतत्व से सम्बन्ध न्याय के अपर-सामान्य (जाति और व्यक्ति की वुलना द्वारा) समकाया गया है — जैसे घट घटत्व से संबंधित है। घटत्व और घट का निकटतम सबंध है। दूसरे वर्ग के लिए पर-सामान्य (सत्ता) और व्यक्ति के सम्बन्ध के दृशन्त का आश्रय लिया गया है। सत्ता का घट से संबंधित है। पहले वर्ग में सारी आवश्यक पूर्वावस्थाएं उसी में निहित रहती हैं जबिक दूसरे में संबंधसूत्र की पूर्ति के लिए मध्यवर्ती अवस्थाओं की अपेशा पहली है। इस ये दोनों वर्ग स्वयं में निर्मेश्च वर्ग नहीं हैं। उनमें भी तारतम्य है। जिस सीमा तक परतत्व से अव्यवहित व्यवहित संबंधित है उसी अंश तक वह समीप या दूर है।

४४. परमशिवभट्टारकस्य स्वातन्त्रयलज्ञणा महती तत्वानाम् स्त्रन्योन्यप्रयोजकभावे पर्यन्ततः सामान्यप्रयोजकत्वे च प्रगलभा—तद्भूपतया परिस्फुरति। महार्थमंजरी-पर्मिल, पृ. ६४-७०।

४५. सर्वाणि तत्वानि भगवतः शिक्तस्याणि स्पन्द एव । ई. प्र. वि., भाग ३, पृ २६५ । यहां पर एक बात और कह दी जाए तो अच्छा रहेगा, इस दर्शन में शिक्त और शिक्तमान् में अभेद माना गया है। शिक्त का स्वरूपमह शिक्तमान् (परतत्व) के स्वरूपमह में अत्यन्त सहायक है। यही बात पहले भी दूसरे प्रसंग में कही जा चुकी है कि प्रमेय या तत्व-बोध स्वरूपबोध का उपाय है।

४६. परमेश्वरस्य हि परमार्थतः एताः शक्तयो यस्तत्वग्रामः, काचित्तु शक्तिरन्यबहुतरशक्तिकोडीकारं कुर्वती निकटत्वादुपास्या घटस्येव घटात्मिका, काचिद्ग्यापेत्तिणी स्वरूपमात्रनिष्ठा द्वारा घटस्येव सत्तात्मिका। (विमर्शिनी) भारकरी, भाग २, पृ. २२२।

उदाहरण के लिए परिश्व से शिवतत्व का सम्बन्ध निकटतम श्रीर पृथ्वी से दूरतम है परन्तु उसी पर-शिव से मायातत्व शिवतत्व की तुलना में दूर श्रीर पृथ्वी या प्रकृति की श्रिपेचा निकट है। भास्कर ने बताया है कि तत्वों का परतत्व से यह श्रिपेचा—संबंध उसकी प्राप्ति की सुकरता की दृष्टि से है। जितना निकट तत्व होगा मल की उतनी कभी के कारण वह परतत्व की प्राप्ति उतनी ही शीव्रता से कराएगा। सत् वस्तु के श्रुन्वेषण में घट देर से मिलता है जबिक घटत्व-युक्त वस्तु की खोज करते समय घट फौरन ही मिल जाता है। अ

पदार्थ परतत्व या परमशिव के शिक्त रूप हैं —यह सिद्धान्त त्रिकदार्शनिकों ने व्याकरण—दर्शन से लिया है। व्याकरण—दर्शन में बाहरी जगत् शब्दब्रह्म की विभिन्न शिक्तयों का ब्रामास माना गया है। किसी भी विषय का विश्लेषण अने क शिक्तयों के समाहार रूप में किया जा सकता है। उदाहरण के लिए, घट उन अने क शिक्तयों का समूह है जिसमें से उसकी जल—सकता है। उदाहरण के लिए, घट उन अने क शिक्तयों का समूह है जिसमें से उसकी जल—श्राहरण की चमता भी एक है। अद्य इसलिए भर्नु हिर ने काल, दिक्, किया और साधन या कारक जैसे पदार्थों की कल्पना शिक्तयों के रूप में ही की है। पदार्थ शिक्तयों से अधिक कुछ भी नहीं हैं। अर्थ त्रिक ब्राचार्यों ने इस सिद्धान्त को प्रायः सर्वोश में ग्रहण किया है। शिक्त सिक्पतः भेद—रिहत है परन्तु व्यापार और फल—भेद से शिक्त—भेद की कल्पना होती है। और यह शिक्तभेद ही पदार्थरूप में उल्लिसित होता है। जयरथ ने साफ शब्दों में पदार्थ को अनेक शिक्तयों का योग माना है। १० ब्रान्यत्र भी यही बात दुहराई गयी है। ११ शिक्त—विशेष की पदार्थ विशेष के रूप में कल्पना का श्राधार है पदार्थों का अपना नियत रूप, जिससे वे पदार्थ विशेष के रूप में कल्पना का श्राधार है पदार्थों का अपना नियत रूप, जिससे वे

४७. तावन्मलासादनात् सत्वरं शिक्तमत्प्रापकत्वात् वा उपासितुं योग्या। सद्दस्त्वन्वेषणेहि घटः चिरेण प्राप्यते घटत्वयुक्तवस्त्वन्वेषणे तु सद्य एवेति भावः। भास्कर की वृत्ति, वही।

४८. घटारयो भावा विश्वशब्दवाच्यास्ते च तत्तदुदकाहरणादिकार्यसाधिकानाम् शक्तिनाम् समूहरूपः । अत्राप्य ताश्शक्तयस्तत्रमात्राभागा इति शक्तिसमाहारमात्रम् घटादयः ।"
वाक्यपदीयम् पर हेलाराज की वृत्ति, पृ. १७४।

४६. शिक्तरूपे पदार्थानाम् अत्यन्तमनविश्वताः । विषयपदीयम् ३-५-१; श्रीर भी दिवसाधनं कियाकाल इति वस्त्वभिषायिनः ॥ वाक्यपदीयम् ३-५-१; श्रीर भी नित्याष्णट्शक्तथोऽन्येषाम् । वही ३-७-३५; ये दोनों उद्धरण् डा. गौरी नाथ शास्त्री द्वारा "दि फिलासफी श्रॉव वर्ड एएड मीनिंग" पृ. २६-२७ पर उद्धृत । इसी ग्रंथ का पृ. ६४ भी देखिए । डा. शास्त्री का मत है कि भर्तृ हरि के विवर्त श्रीर परिणाम शब्दों का स्रर्थ त्रिकदर्शन के श्राभास शब्द से अधिक भिन्न नहीं है।

प्रवादाराय के श्राप्त के श्राप्त के श्राप्त के प्रवादा होते । श्राप्त द्वादा श्राप्त के श्राप्त के

५१. वही, भाग १, पृ. १०६-११०।

कभी च्युत नहीं होते । १२ इस कथन से संभवतः यह भी ध्वनित होता है कि स्वयं पदार्थ स्वरूपतः प्रकार-वैचित्र्य से परे हैं । पदार्थ-भेद या विविध पदार्थों की घारणा स्त्रारोपित घारणा है जिसका उद्गम न्यापार श्रीर फल-प्रक्रियागत भेद में छिपा है । ४३

यहां पर यह बताना त्राप्रासंगिक न होगा कि शैव दार्शनिक के लिए तत्व, पदार्थ या प्रमेय शब्द उपाधि नहीं है (यद्यपि इसे वर्गीकरण निमित्त कहा गया है) अपितु वास्तविक सामान्य है (वस्तुतः यहां सामान्य त्रादि की परतत्व से भिन्न कोई सत्ता नहीं है त्रौर न सामान्य का कोई स्वतंत्र स्वरूप है। यह सामान्य उस ग्रर्थ में वास्तविक है जिस ग्रर्थ में यह व्यवहार-जगत् या पदार्थजगत् । पदार्थजगत् की कल्पना व्यावहारिक है, उसी प्रकार यह सामान्य की धारणा भी व्यावहारिक है) जो सभी तत्वों श्रीर पदार्थों में व्याप्त है श्रीर उनकी पदार्थ या तत्व संज्ञा का कारण बनता है। इससे संभवतः यह भी निष्कर्ष निकलता है कि प्रमेय या पदार्थ मीलिक पदार्थ है श्रीर छत्तीस तत्व उसके श्रांतर्गत श्रवान्तर या श्राश्रित तत्वों के रूप में गृहीत होते हैं। "तत्व-परिभाग" या "तत्व-प्राम" जैसे शब्द इसी के सूचक हैं। १४ इस बात की पुष्टि एक अन्य आधार पर भी होती है। काश्मीर शिवाद्वेत के सभी संप्रदायों में जिन छह अध्वों (मार्गों) की गणना हुई है तत्व-मार्ग या तत्वाध्वा भी उनमें से एक है। इस तत्वाध्वा में ही सारे छत्तीस तत्वों का सन्निवेश हुन्ना है। इस दृष्टि से भी ''तत्व'' स्वयं में एक मौलिक पदार्थ (कैटेगॉरी) है। "तत्व" की श्रध्यों में यह गिनती यह बताती है कि शैवों की परमार्थ-विचार की योजना का यह क्रावश्यक क्रांग है। भेद दशा से अभेद-भाव की प्राप्ति ही इसका लच्य है त्रौर ये षट्तिंशत्तत्व मृलतत्व की इस योजना में स्रांतभूत स्रौर सहायक है। ४४

त्रिकदर्शन की तत्वमीमांसा पर सांख्य के पदार्थदर्शन का भी व्यापक प्रभाव पड़ा है। शिवाद्वयवाद में कारणतासिद्धान्त का पल्लवन स्त्राभासवाद में हुत्रा है, परन्तु पदार्थ-दर्शन में सत्कार्यवाद की प्रक्रिया स्वीकार की गई है । १६ सत्यकार्यवाद कार्य में कारण की वासनात्मक श्रनुवृत्ति मानता है। सत्कार्यवाद की स्वीकृति का अर्थ है सभी तत्वों में निखिल तत्वराशि की त्रानुस्यूति मानना। उदाहरण के लिए शिव में श्रपने श्रलावा पैंतीस तत्वों की संभावना

५२. "उक्तं च प्रत्यभिज्ञायाम् 'फलभेदादारोपितभेदः पदार्थात्मा शक्तिः' पदार्थानाम् प्रतिनियत-रूपपरित्यागे प्रत्यवाये भीकत्वात्।" महार्थमंजरी-परिमल, पृ. ७४।

५३. प्रत्यभिज्ञानवलात् एकोऽपि श्रसौ पदार्थात्मा स्वभावभेदान्विरुद्धान् यावत् श्रंगीकरुते । (विमर्शिनी) भास्करी, भाग २, पृ. ६।

प्४. सामृह्यं चैवतत्वानां ग्रामशब्दे न कीर्तितम् । त. १.८३, द्रष्टव्य टिप्पणी सं. ५३।

<sup>्</sup> पूप्. जयरथ की वृत्ति, तंत्रालोक भाग ४, पृ. ३०-३१।

प्र. "ततश्च.....पंचत्रिंशदपि तत्वानि कारणवासनानुवृत्तिद्वारा परिस्फुरन्ति इति अनया भङ्गचा तत्र शिवतत्वे पृथिव्यादीनि सर्वाएयपि सत्कार्यवादमर्यादया त्र्यविष्ठन्ते । ...... इति सर्वे सर्वोत्मकम् इत्यर्थनिष्कर्षः स्यात्।" महार्थमंजरी-परिमल पृ. ६८।

बीजरूप से निहित है। उसी प्रकार मध्यवर्ती प्रकृति पुरुष ग्रादि में ऊपर-नीचे के सभी तत्व रहते हैं। इसीलिए सभी तत्व सर्वात्मक माने गए हैं। इसलिए त्रिक दर्शन की रहस्यात्मक धारा में पंचतत्व को दीचा में ग्रनाश्रित तत्वों (शुद्ध तत्वपंचक) तक भूत व्याप्ति मानी गयी है। १७

STORES OF THE PARTY OF THE PART

minus and its origin to the course before and the second and the s

the course where the transformation with the forest or the first of th

लखनऊ विश्वविद्यालय, लखनऊ।

प्७. विज्ञानभैरव, पृ. ४७ (शिवोपाध्याय कृत उद्योत टीका)।

दार्शनिक त्रैमासिक वर्ष १० / स्रंक २ / स्रप्रैल १६६४

## मम ग्रीर मतिम्रम

#### एल. पी. एन. सिन्हा

प्रो. ई. जे. फरलाँग, एरीस्टोटेलियन मोसाइटी प्रोसीडिंग्स, १६५३-४, पृ. संख्या १३२-३३) में भ्रम श्रौर मितभ्रम में मेद करते हैं। वे यह समभते हैं कि जब द्रष्टा के सामने कोई वस्तु उपस्थित रहती है किन्तु द्रष्टा उसे श्रमामान्य रूप में देखता है, तो यह भ्रम है। जैसे यदि द्रष्टा पानी में गाड़ी हुई सीधी छड़ी को टेढ़ी देखता है तो यह भ्रम है; क्योंकि सीघी छड़ी का श्रस्तित्व वास्तविक है, द्रष्टा उसे श्रमामान्य, यानि टेढ़ा, देखता है। परन्तु यदि द्रष्टा के सामने कोई वस्तु नहीं है, फिर भी उसका स्वरूप दृष्टिगोचर होता है, तो यह मितभ्रम कहलाता है। उदाहरगार्थः मैकवेथ के सामने छुरा नहीं है किन्तु फिर भी वह श्रपने सामने छुरा देखता है तो यह मितभ्रम है, क्योंकि श्रस्तित्वरहित छुरा श्रस्तित्वयुक्त मालूम पड़ता है।

सेमुयेल ख्रलेक्ज़ेएडर का भी विचार भ्रम और मितभ्रम के बारे में फरलाँग के समान ही है। "स्पेस, टाईम और डांटी" (खंड २, १६२०, पृष्ठ संख्या २०६ और इसके आगे के पन्ने) में वे इन दोनों ख्रनुभवों में भेद बतलाते हैं। उदाहरणार्थः जब भूरे कागज़ का टुकड़ा हरा दिखाई पड़ता है तो यह भ्रम है, क्योंकि कागज़ का टुकड़ा जो सामने उपस्थित है वह भूरा है और उसका हरा रंग दृष्टिगोचर होना मस्तिष्क की देन है। लेकिन जब मैकबेथ जहां छुरा नहीं है वहां छुरा देखता है तो यह मितभ्रम है, क्योंकि छुरा वहां उपस्थित नहीं है, यह मस्तिष्क का ख्रपना ख्राविष्कार है। पुनः, यदि द्रष्टा घोड़े के शरीर पर मनुष्य का सिर देखता है तो यह भ्रम है क्योंकि घोड़े का शरोर उपस्थित रहता है श्रीर इस पर मनुष्य के सिर का होना काल्पनिक है। यदि एक पागल या हतबुद्धि व्यक्ति जहां चुहा या साँग नहीं है वहां चुहा या साँग देखता है तो यह मितभ्रम है, क्योंकि जो चीज़ उस जगह में है ही नहीं वहाँ वह उस चीज़ को देखता है तो यह मितभ्रम है, क्योंकि जो सिक्क को दीर्घनुत्ताकार देखता है तो यह भ्रम है, क्योंकि गोल सिक्का सामने उपस्थित है जो दीर्घनुत्ताकार दिखाई पड़ता है। इसके विपरीत जब एक शराबी के सामने कोई भी गुलाबी चूहा नहीं है फिर भी वह गुलाबी चूहे को देखता है तो यह मितभ्रम है, क्योंकि वहां पर जिस चीज़ को वह देखता है वह है नहीं।

फरलाँग एवं त्रलेग्जेएडर के समान जी. एफ. स्टाउट भी भ्रम श्रीर मितभ्रम को भिन्न भिन्न समभते हैं। श्रापने मैनुश्रल (पाँचवां संस्करण सी. ए. मेस, १६३८, पृष्ठ संख्या ४४६− ४७) में स्टाउट कहते हैं कि भ्रम होने के समय सचमुच कोई चीज़ इन्द्रिय के सामने रहती है पर वह असामान्य दिखताई पड़ती है, किन्तु मितभ्रम में द्रष्टा के सामने कोई चीज़ नहीं रहती है फिर भी द्रष्टा उस चीज़ को देखता है। उदाहरणार्थ: जब द्रष्टा मोम के आदमी को असली आदमी समभता है, या जब द्रष्टा अंडे के खाली छिलके को भरा हुआ अंडा समभता है तो यह भ्रम है क्योंकि द्रष्टा के सामने कुछ चीज़ है पर वह उसे असामान्य रूप में देखता है। पर जब कोई पागल या रागी अपने चारों आरे साँप ही साँप देखता है जहां कोई भी साँप नहीं है, या जब कोई शराबी अपने सामने चृहा देखता है जहाँ कोई चूहा नहीं है तो यह मितभ्रम है क्योंकि न तो पागल रोगी के चारों और साँप हैं और न शराबी के सामने चूहा हो है।

ऊपर की बातों से साफ जाहिर है कि भ्रम एवं मितभ्रम एक दूसरे से भिन्न हैं। इन दोनों अनुभवों में द्रष्टा भी भिन्न-भिन्न प्रकार के हैं। भ्रम का द्रष्टा कोई भी सामान्य व्यक्ति हो सकता है श्रीर भ्रम उसके मन में प्रायः इन्द्रिय के दोष के कारण ही होता है। परन्तु मितभ्रम का द्रष्टा कोई असामान्य व्यक्ति ही होता है, जैसे, मैकवेथ या कोई पागल रोगी, या कोई शराबी इत्यादि। मितभ्रम क्यों होता है इसके बारे में निश्चित तौर से कुछ भी नहीं कहा जा सकता है। चंकि भ्रम का द्रष्टा एक सामान्य व्यक्ति होता है और मितभ्रम का द्रष्टा एक असामान्य व्यक्ति होता है और पितभ्रम का द्रष्टा एक असामान्य व्यक्ति होता है, मैं यह सिफारिश करूँगा कि भ्रम को दर्शन में रखा जाय और मितभ्रम को दर्शन समस्या के रूप में छोड़ दिया जाय। आगे मैं मितभ्रम को अलग करने का कारण दूँगा, पहले मैं भ्रम और मितभ्रम के बीच में जो भेद है उसे बतलाने की कोशिश करूँगा।

संत्रेप में भ्रम श्रीर मतिभ्रम के बीच निम्नलिखित भेद हैं:-

भूम में केवल द्रष्टा ही सामान्य नहीं होता है, बिलक भूम में परिस्थिति स्थिर, साधारण, सरल, पुनरावृत्ति करने योग्य एवं निश्चित होती है। पुनः भूमत्मक अनुभव किसी भी दूसरे द्रष्टा के द्वारा उपर्युक्त परिस्थितियों को उपस्थित कराकर स्पष्ट किये जा सकते हैं। इसमें जो चीज़ एक द्रष्टा के लिए सत्य होती है वह अन्य द्रष्टा के लिए भी सत्य ही होगी। परन्तु मितभूम में द्रष्टा मैकवेथ या पागल रोगो या शराबी रहता है एवं परिस्थिति भी अस्थिर, असाधारण, किन आवृत्ति-अयोग्य एवं अनिश्चित होतो है। अतः इस प्रकार का अनुभव पुनः द्रष्टा को नहीं हो सकता है। दूसरे शब्दों में, जो अनुभव मैकवेथ या शराबी के लिए सत्य है वह प्रत्येक व्यक्ति के लिए सत्य नहीं हो सकता है।

पुनः, भ्रम में (मुकी हुई छड़ी का भ्रम श्रादि) स्थान एवं समय का सम्बन्ध सरल एवं सीघा, दूसरे शब्दों में सामान्य, होता है जबिक मितिभ्रम में स्थान एवं समय का सम्बन्ध कुछ स्थित में श्रसामान्य होता है। श्रतः जहां पर भ्रमात्मक श्रनुभव को सिद्ध करना श्रासान है वहां मितिभ्रमात्मक श्रनुभव को प्रमाणित करना कठिन है।

करना श्रासान ह यहा मातश्रमारमण श्राप्त । जपर के प्रकरणों से हम यही निष्कर्ष निकाल सकते हैं कि भ्रम का श्रास्तत्व स्थायी है जबिक मितभ्रम चञ्चल एवं श्रास्थिर है। ऐसी हालत में हमारे सामने इसके सिवा कोई दूसरा उपाय नहीं कि हम मितिभ्रम को बरखास्त कर दें। शायद हम मितिभ्रम से सम्बन्धित लेखक के विचारों को मान लेते श्रीर मितिभ्रम को स्थापित ख्याति के रूप में स्वीकार कर लेते, लेकिन इसमें कठिनाई यह है कि जब पागल रोगो या शराबी या मैकवेथ कुछ चीज़ देखता है तो उसके बारे में लेखक यह कैसे कहता है कि वह चीज़ ही वहां पर नहीं है ? इसका मतलब तो यह होता है कि लेखक जानता है कि सत्य क्या है, लेकिन स्वयं देखने वाला मितिभ्रम या धोखे में है । लेखक एवं द्रष्टा दोनों बिल्कुल दो हैं फिर भी लेखक क्यों जोर देता है कि वह जानता है कि द्रष्टा धोखे में है, या एक पागल रोगी कहता है कि वह एक साँप देखता है, या एक शराबी कहता है कि वह एक गुलाबी चूहा देखता है तो कौन कह सकता है कि वे उन "चीज़ों" को नहीं देख रहे हैं ? श्रगर कोई कहता है कि जो वस्तुएँ इन लोगों द्वारा देखी गयी हैं सत्य नहीं हैं, इसका श्रर्थ है कि वह मैकवेथ, या पागल रोगी, या शराबी के लिए देख रहा है, जोकि ठोक नहीं है; पत्येक द्रष्टा श्रपने ही लिए देखता है श्रतः केवल वही श्रपना प्रमाण हो सकता है। श्रतः यदि मैकवेथ या शराबीया पागज़ रोगी स्वयं श्रपने लिए नहीं देखता है तो श्रन्य कोई भी उनकी सहायता नहीं कर सकता।

पुनः, मित्रिम का यदि मैकवेय का छुरा, शराबी का चूडा, पागल रोगी का साँप ख्रिद उदाहरणों के द्वारा विश्लेषण किया जाय तो हम मित्रिम में न तो विश्वास ही कर सकते हैं और न ख्राविश्वास ही, क्योंकि हम इनके ख्रानुभव की जाँच नहीं कर सकते हैं। छौर यदि बिना जाँच किये हम इन लोगों के ख्रानुभव में विश्वास करते हैं तो इसका ख्रियं है कि हम उपर्युक्त लेखक के मिनिभ्रम सिद्धान्त को ख्राव्योकार या कम से कम कमज़ोर तो ख्रावश्य ही साबित करते हैं, क्योंकि जब मितिभ्रात द्रष्ट्र कहना है कि भौतिक वस्तु उपस्थित है लेखक कहता है कि मित्रिभ में मौतिक वस्तु उपस्थित नहीं रहती है फिर भी यह दृष्टिगोचर होती है। ख्रात्य यदि हम इन लोगों के ख्रानुभव में ख्राविश्वास करते हैं उस ख्रावस्था में लेखक का मितिभ्रम सिद्धान्त निरर्थक हो जाता है; ख्रीर प्रमाण इसके लिए भी कोई नहीं है। ख्रातः सित्रिम को बरखास्त ही कर देना चाहिए।

प्रोफेमर एच. एच. प्राइस अपनी परसेप्सन (१९५०, पृष्ठ संख्या २८-६) में मितभ्रम की जाँच करते हैं, पर वे भी इसे बरखास्त कर देना ही उचित समभते हैं। उनका कहना है कि मितभ्रम किसी भौतिक वस्तु से सम्बन्ध विल्कुल ही नहीं रखता है। यह निर्थंक इन्द्रियग्रहीत विषय (sense-data) से निर्मित होता है। प्राइस के अनुसार मितभ्रम आंशिक (Partial) एवं सम्पूर्ण (total) हो सकता है। आंशिक मितभ्रम के बारे में प्राइस कहते हैं कि इसमें देखने का चेत्र (part of the field of view) आधा निर्थंक होता है और आधा नहीं। उदाहरणार्थः जब हम बस नं. ३ के लिए प्रतीचा कर रहे हैं उसो समय यदि बस नं. ८ आती हुई दिखाई देती है तो हम उस बस नं. ८ को बस नं. ३ समभ लेते हैं; या लकड़ी का वंदा गाय की तरह दिखाई देता है, या एक ग्वाला साइकिल पर दूध का मटका एक हाथ में लाते हुए ऐसा दिखाई पड़ता है जैसे कोई पैदल चलने वाला बकरी लाता हो। ये गलतियां, जिनके द्वारा प्राइस आंशिक मितभ्रम का विश्लेषण करते हैं, सर्वसाधारण गलतियों

के समान है। उदाहरणार्थः एक छापने वाला 'निर्माण' को 'निर्वाण' पढ़ लेता है। स्रातः प्राइस का स्रांशिक मित्रभम हम लोगों के भ्रम के ही ऐसा कोई खास कठिनाई उत्पन्न नहीं करता है। स्रातः इसे वरखास्त करने की ज़रूरत नहीं है, क्योंकि इस स्रांशिक मित्रभम में देखने का चेत्र पूर्णतः निर्धक नहीं रहता है।

वास्तविक कठिनाई सम्पूर्ण मितिभ्रम में उत्पन्न होती है जहाँ देखने का चेत्र पूर्णतः निर्थंक होता है। इस प्रकार का मितिभ्रम, प्राइस के अनुसार, पागल या चेतनाहीन व्यक्ति को ही होता है, यहां इन्द्रिय-गृहीत विषय (sense-data) केवल मौतिक वस्तु से अलग ही नहीं रखता है (पर्सेप्शन, १६५०, गृहीं रहता है बल्क इससे बिल्कुल सम्बन्ध ही नहीं रखता है (पर्सेप्शन, १६५०, पृ. ६३)। मम्पूर्ण मितिभ्रम देखने का चेत्र अंशतः खराब नहीं रहता बल्कि पूर्ण खराब रहता है (Ibid, १०८)। प्राइस के शब्दों में "It is a hollow which is hollowed out of nothing."। अतः यहाँ प्रतात होता है कि सम्पूर्ण मितिभ्रम वैज्ञानिक अध्ययन का विषय नहीं हो सकता, क्योंकि सर्वप्रथम द्रष्टा या तो पागल है अथवा चेतनाहीन, एवं द्रितीयतः मितिभ्रम में स्थित पुनरावृत्ति करने योग्य नहीं रहती एवं अस्थिर होती है एवं इसकी सामान्य अवस्था अपाध्य है। अतः सम्पूर्ण मितिभ्रम, प्राइस के अनुसार, या दृष्टि मितिभ्रम (visual hallucination), जैसाकि कुछ लोग कहते हैं, अस्वीकृत करने योग्य है।

संचिप में, भ्रम में (मुकी छड़ी का भ्रम या और कोई दूसरा भ्रम) द्रष्टा स्वरं गलती संचिप में, भ्रम में (मुकी छड़ी का भ्रम या और कोई दूसरा भ्रम) द्रष्टा स्वरं गलती करता है पर उसका सुधार भी वह स्वयं ही या तो अपने अनुभव के आधार पर अथवा दूसरे के अनुभव के आधार पर कर लेता है। लेकिन सितभ्रम में द्रष्टा (मैकवेथ या शराबी या पागल रोगी या इसी प्रकार का व्यिक्त) कोई निश्चित वस्तु नहीं देखता है, वह गलती करता है पर उसको सुवारने का रास्ता नहीं जानता है। अतः भ्रम में स्थिति सामान्य, स्थिर एवं वैज्ञानिक अध्ययन के लिए उपयुक्त है, जबिक मितिभ्रम में स्थित असामान्य, अस्थिर एवं वैज्ञानिक अध्ययन करने के उपयुक्त नहीं रहती है। अतः भ्रम को एक ख्याति के रूप में मान लेना उचित है किन्तु मितभ्रम को ख्याति के रूप में स्वीकार नहीं किया जा सकता।

I THE PROPERTY OF THE PERSON AND ADDRESS OF THE PARTY OF

पटना विश्वविद्यालय, पटना।

दार्शनिक श्रेमासिक वर्ष १० / अंक २ / श्रप्रैल ११६४

## कुरान में मायाबाद

#### डा. इशरत हसन अनवर

वेदों के अनादि तथा अनन्त होने के प्रश्न को यहां न उठाते हुए मैं अपने विषय-प्रवेश के रूप में इतना कहना ही पर्याप्त समभता हूँ कि देश तथा देशान्तरों में यह बात अन ऐतिहासिक रूप से स्वीकार हो चुकी है कि उपनिषद् प्रायः १००० ई. पू. तथा ३०० ई. पू. के बीच लिखे गये। यद ऐसा है, तो यह विचारणीय प्रश्न है कि विश्व के दो मुख्य धर्मों, अर्थात् ईसाई धर्म तथा इस्लाम के विशेष सिद्धान्तों तथा उपनिषदों की मुख्य विचार-शैली में क्या सम्बन्ध है। डा. राधाकृष्ण्न ने अपनी पुस्तक "दि हार्ट ऑफ हिन्दुस्तान" तथा "रिलीजनः ईस्ट एएड वेस्ट" में केवल नोट के दक्ष में यत्रतत्र, समन्वयात्मक दृष्टि से काम लेते हुए इस, प्रसंग पर थोड़ा लिखा है, जो आधुनिक काल के दार्शनिकों के लिये मार्ग-प्रदर्शक हो सकता है।

देश की वर्तमान समस्यात्रों को देखते हुए इस घर्म समन्वयात्मक कार्य को पृथक् रूप से किसी केन्द्रीय संस्था को उठाना चाहिए। इस त्रावश्यकता को भ्यान में रखते हुए यहां संदोप में उपनिषदोंर तथा कुरान के एक सामान्य मुख्य सिद्धान्त ऋर्थात् मायावद के सम्बन्ध में कुछ लिखा जा रहा है।

हमारा अपना विचार कुछ ऐसा है कि उपनिषद् विश्व के वे मूल ग्रंथ हैं जिनके समज्ञ उत्तरकालीन सब धार्मिक ग्रन्थ उनकी टीका के समान हैं। श्रतः जो श्रेष्ठ श्रनुभव तथा पारमार्थिक ज्ञान उपनिषदों में उपलब्ध है वही श्रलौकिक श्रनुभव कुरान में भी देश, काल तथा शब्द उपाधि मेद से विद्यमान हैं।

वेदों, पुराणों, उपनिषदों तथा स्मृतियों में मायावाद का वर्णन मिलता है। वेद में 'इन्दो मायाभिः पुरुरूप ईयते", उपनिषदों में "मायां तु प्रकृतिं विद्यात्", गीता में "यन्त्रा— ह्यानि मायया" इत्यादि स्थलों पर माया शब्द का प्रयोग व विवेचन हुआ है। श्री शंकराचार्य ने 'ब्रह्मसूत्र' के अपने भाष्य में मायावाद की विस्तृत विवेचना की है। संत्तेप में, मायावाद का अर्थ है—हश्यमान जगत् की वस्तुतः सत्ता नहीं है। यह परमसत्ता का आभास

१. राधाकुष्णन्; इण्डियन फिलोसोफी भाग-२, पृष्ठ १४२।

२. हम यहां केवल उन्हीं उपनिषदों की स्त्रोर संकेत कर रहे हैं जिनपर शांकरभाष्य प्राप्त है। स्त्रन्य उपनिषदों को लेने से कार्य बहुत फैल जाएगा।

मात्र है। जैसे ब्रॉधेरे में पड़ी रस्सी सर्प लगती है वैसे ही पारमार्थिक सत्ता अज्ञानवश हमें जगत प्रपंच के रूप में दिखाई पड़ती है।

हम यहां तर्क-वितर्क तथा वाद-विवाद के चक्करों में न पड़ते हुए क़ुरान के उन विचारों का उल्लेख करते हैं जिनसे स्पष्ट रूप से मायावाद की पुष्टि होती है। यह बात पहले ही लिख देना ज़रूरी है कि क़ुरान में देश तथा काल श्रीर भाषा के मेद के कारण मायावाद के यद्यपि कुछ मुख्य भाग स्वतः सिद्ध रूप से प्राप्त नज़र आएँगे तथापि सम्भवतः कुछ ऐसे अन्य दृष्टिकोण भी हो सकते हैं जो सामान्यतः अभावरूप से प्राप्त परन्तु इस लेख में हमें उनसे कोई सरोकार नहीं है। कोई अन्य दारीनिक उनकी खोज करें।

हम तो यहां उन ही विचारधाराश्रों का संदोपतः वर्णन करेंगे जिनसे मायावाद की पुष्टि नज़र त्र्याती है।

कुरान कहता है-जो कुछ है वह च्रिणिक है, श्रीर जो वास्तविक रूप से सिद्ध है वह श्रम्लाह है—कुल्लो मन त्रालैहा फ़ानिँव व दब्का वक्हो रिब्बका जुल जलाले वल इकामध, स्रर्थात् जो कुछ है त्रानित्य है, यदि कोई चीज़ सत् है तो अल्लाहर का मुख ही है, श्रर्थात् अल्लाह ही है। उसके त्रातिरिक्त (यदि कुछ है तो) ''फ़ानी" — म्रानित्य, तथा ऋसत् है। यहाँ यह बात विचारणीय है कि क़ुरान के इसी सूत्र (ब्रायत) के ब्रगले भाग में तुरन्त ही इस विचार को भी स्पष्ट किया गया है कि नित्य तथा सत्य तो श्रालाह ही है। श्रालाह ही का मुख है जो ऐश्वर्य तथा सहानुभृति से सम्पन्न है।

अब इन दोनों पदों को मिलाकर पिंढ़िये श्रीर दोनों के अर्थ का तदनुसार विवेचन कीजिए-

श्रुल्लाह के श्रुतिरिक्ति श्रुन्य सभी वस्तुएँ श्रुनित्य होने के कार्ग श्रुसत्य हैं। यह श्रुन्त (3 में नष्ट हो जायेंगी।

श्रलाह ही त्रानादि-त्राननत है। वही त्रानत में शेष रह जाएगा। इन दोनों प्रतिज्ञात्रों से यह निश्चय होता है कि अल्लाह ही आरम्भ में या, तथा 2)

३. इसी कारण कुरान के विचारों को अन्य लोगों ने अन्य रूप में समभा है - द्वेत, अद्वेत, द्वैताद्वैत। द्वैत के मानने वाले सामान्यतः वे सभी लोग हैं जो कर्मकाएड को विशेषतः महत्वपूर्णं समकते हैं।

परन्तु जन यह प्रश्न उठाया जाता है कि ग्रन्य कर्म, उदाहरणार्थ: नमाज़, रोज़ा इत्यादि का आदर्श क्या है स्त्रीर उनको करने से पात क्या होता है तो हमें दो उत्तर मिलते हैं, एक यह कि उनसे खुदा प्रसन्न होता है, दूसरा यह कि आतम-संशुद्धि प्राप्त होती है। पहला उत्तर द्वेत की पुष्टि में सहायक है, दूसरा उत्तर ऋदीत की स्रोर ले जाता है।

४. हम इस लेख में यह प्रश्न नहीं उठा रहे हैं कि श्रहाइ को ब्रह्म का स्थान दिया जाए श्रयवा ब्रह्मा का, यह प्रश्न किसी श्रमले लेख का विषय बनेगा।

४. क्रान २७-२७, १-३।

ऋलाइ ही ख्रंत में रह जाएगा। यही बात एक श्रीर प्रसङ्ग में कुरान में स्पष्ट रूप से इस प्रकार कही गई है:

"हुवल अञ्चलो वल आखिरो वड़ज़ाहिरो वल बातिन" श्रयात् वही आरम्भ में तथा वही अन्त में है। वही दृष्ट तथा श्रदृष्ट है, इस प्रकार वही अनादि—अनन्त हुआ; और जो कुछ नज़र आता है, अथवा नज़र नहीं आता है, वह वही है। इससे यह स्वयमेव सिद्ध होता है कि सम्पूर्ण जगत्, जिसको सूत्र के पहले भाग में अनित्य कहा गया है, अल्लाह ही पर, जोिक अविनाशी है, आरोपित है। इसी कारण इसका निषेध इसी प्रकार हो जाएगा कि मानो यह कभी था ही नहीं, और अल्लाह ही रह जाएगा।

त्रव त्रारम्भ में भी श्रह्माइ ही या श्रीर कुछ न था। यदि यह कहा जाए कि श्रह्माइ के श्रातिरिक्त कोई श्रीर वस्तु श्रथवा कोई श्रीर पदार्थ था, तो इसका श्रथ यह होगा कि श्रह्माइ के श्रातिरिक्त कोई श्रीर वस्तु श्रथवा कोई श्रार पदार्थ था, तो इसका श्रथ यह होगा कि श्रह्माइ के श्रातिर्व के साथ साथ कोई श्रान्य सत्ता भी थी, श्रीर ऐसा होना श्रासम्भव है, क्योंकि फिर द्वेत हो जाएगा श्रीर श्रह्माइ का श्रानादि, सर्वकर्त्ता, सर्वनियन्ता, सर्वशिक्षशाली रूप नहीं ठहरेगा। कुरान में सृष्टि का वर्णन करते हुए यह कहा गया है कि श्रह्माइ वह है जिसने श्रानेकानेक श्रासमानों तथा घरती की उचित प्रकार से रचना की है। जिस दिन वह किसी वस्तु को सृष्टि करना चाहता है तो कहता है कि "होजा" (कुन), श्रीर यह "हो जाती है" (क्यकून)। उसका शब्द वस्तुत: वास्तविक है। है श्रीर जिस दिन सूर फूँका जाएगा, श्रर्थात् प्रजय होगी, उस दिन उसी की बादशाहत होगी ७

श्रव यदि श्रारम्भ में वही या श्रीर श्रन्य कुछ न या तो सम्पूर्ण प्रपन्न कहाँ से श्रा गया ? इसका उत्तर एक ही है, श्रयांत् यह सब सृष्टि दृष्टिमात्र है। वास्तव में कोई वास्तविक रचना हुई ही नहीं है। वह जैसे सृष्टि से पहले या उसी प्रकार श्रव भी है। इसी विचार की पृष्टि इब्नि श्ररबी ने श्रपने शब्दों में इस प्रकार की है—"मा काना कमा काना" श्रयांत् वह जिस प्रकार या (सृष्टि से पूर्व) उसी प्रकार है (सृष्टि के पश्चात् भी)। यह वही विचार है जिसका उल्लेख गीडपाद ने "माराङ्क्य कारिका" में इस प्रकार किया है:

न विरोघो न चोत्पत्तिर्निबन्धो न च साधकः। न सुमुत्तुर्नवैमुक्तः इत्येषा परमार्थता।।

श्रर्थात् पारमार्थिक दृष्टि से न कोई निरोध है, न उत्पत्ति, न कोई बन्धन में है, न कोई साधक; न कोई मोच्च की इच्छा रखने वाला है, श्रीर न कोई मुक्त ही हुआ है। यही बात प्रो. बी. एल. श्राजेय ने "योग वासिष्ठ" में भी दिखाई है। योग वासिष्ठ में कहा गया है:

"वस्तुतस्तु न बन्धोस्ति न मोच्चोऽस्ति महामते ।

६. कुरान: ७-६-७४।

७. तत्प्रकारेण।

गौडपादकारिका, द्वितीय प्रकरग्रम्, कारिका ३२।

प. योगवासिष्ठ III, १०१।

ऐसी अवस्था में प्रश्न उठता है कि त्रिगुणात्मक जगत् की क्या स्थिति है ? उत्तर बिल्कुल स्पष्ट है: यह केवल व्यावहारिक सत्ता मात्र है; उसकी पारमार्थिक सत्ता किञ्चित् नहीं है। हाँ, हुए ज़रूर है और इस दृष्टि से व्यवहार में आने के कारण यह भावरूप भी अवश्य है, तथापि पारमार्थिक दृष्टि के अनुसार यह सब प्रपञ्च है, अर्थात्, यह है ही नहीं। अतः इसे "माया" कहना ही उत्तित है (मा=नहीं; या=जो)।

क़ुरान भी माया के मुख्य भाव को संकेत करने के लिए कुछ ऐसे शब्दों का प्रयोग करता है जिनमें यदि एक श्रोर सांसारिक व्यवहार को स्वीकार किया गया है तो दूसरी श्रोर उसकी पारमार्थिक सत्ता का निषेष भी कर दिया गया है। क़ुरान कहता है: — व मल इयातुहन्या इल्ला लएबुव्व लहव, श्रर्थात् यह सांसारिक जीवन तो एक ऐसा खेल है जिसका कोई महत्व ही नहीं। "लश्रव" वह खेल है जिसमें कुछ नियमों का पालन किया जाता है; "लहव" वह खेल है जो बहुत छोटे वच्चे स्वेच्छापूर्वक बना लेते हैं। इसे "लीला" के शब्द से भी संकेत कर सकते हैं। कई हिन्दू दर्शनों में सृष्टि को ईश्वर की लीला मात्र कहा गया है।

THE PORT OF THE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PARTY OF THE

THE RESERVE OF THE PERSON OF T

मुस्लिम विश्वविद्यालय, अलोगढ़।

दार्शनिक त्रैमासिक वर्ष १० / भंक २ / ऋप्रैल ११६४

208

## ग्रात्मतत्विवेक का बाह्यार्थ मंगवाद प्रकरणा वर्ष ७, अंक ३ से आगे

STOPPE POTER

पिछले लेख में बौद्ध दार्शनिक जानश्री के द्वारा प्रस्तुत इस समाधान की चर्चा चल रही थी कि ज्ञान और उसमें प्रतीत होने वाले अन्यान्य विषयों के कई वस्तुओं का एक ही ज्ञान जिसे 'समृहालंबन ज्ञान' कहते हैं — अनुभविसद्ध है। बौद्धों के द्वारा एक मान लिये जाने के कारण जो त्र्यापत्ति उपस्थित हुई थी उसका निराकरण शान विषयों को त्र्यन्य व्यावृत्ति रूप समभ कर किया जा सकता है। मतलब यह है कि नील, पीत इत्यादि विषय स्वयं ज्ञान के आकार के रूप में भले ही एक हों, अनील, अपीत आदि विषय तो अनेक ही होते हैं; श्रतः इनकी व्यावर्तकता (Exclusion) में तो, जो नील, पीत त्र्यादि में है, पारस्पिक भेद होगा ही। इस भेद के स्राधार पर ज्ञान-गत विषय-भेद का समर्थन करने में विशेष कठिनाई नहीं होनी चाहिये। अर्थात् ज्ञान के आकार के रूप में विषय भले ही एक ही हों किन्तु अपने अपने अन्तर्गत अन्य व्यावृत्ति रूप स्वभाव के रूप में वे परस्पर भिन्न माने जा सकते हैं; श्रीर यही मेद विषय-मेद-प्रतीति का स्राधार समभा जा सकता है। इस समाधान पर स्रापित यह उठती है कि विषयगत जो श्रन्य व्यावृत्यात्मक श्रमेक धर्म हैं वे जानगम्य हों तो ही जान-विषयों के वे भेदक हो सकते हैं। उदाहरणतः मनुष्य श्रीर पेड़ इनमें परस्पर भेदक बहुत से गुण्-धर्म हैं, किन्तु दूर से देखने पर मनुष्य के भेदक गुण धर्म यदि दिखलाई नहीं पड़े तो इनके होते हुए भी मनुष्य पेड़ के रूप में दिखलायी पड़ सकता है। इसी प्रकार व्यावर्तक स्वभाव का त्रिषय वस्तु में विद्यमान होना ही पर्याप्त नहीं है उसका जाना जाना भी जान विषयों के त्यावर्तन के लिये श्रपेद्धित है। यदि विषयों के साथ उनके श्रन्य व्यावृत्ति रूप स्वभाव को भी एतदर्थ ज्ञानिवषय मान लिया जाये तो दूसरी आपत्ति यह उपस्थित होती है कि बौद्ध मत में ज्ञान श्रीर उसका विषय एक दूसरे से ऋलग नहीं बने रह सकते, श्रतः विषयगत श्रन्य व्यावृत्तियों को विषयों के समान भी ज्ञान रूप ही मानना होगा। ऐसा उन्हें मान लेने पर ज्ञान-विषयों के भेद का प्रश्न अनुत्तरित ही रह जाता है। विषय ज्ञान स्वरूप होने के कारण जैसे परस्पर भिन्न नहीं माने जा सकते वैसे ही उनकी व्यावृत्तियां भी ज्ञान स्वरूप होने के कारण (क्योंकि उन्हें भी ज्ञान विषय मानना पड़ता है) न परस्पर भिन्न हो सकती हैं श्रीरं न विषय भेदक

ही। श्रीर उन्हें पूर्णतया एकरूप समभ लिया जाय तो उनकी सहायता से श्रमेकता के भ्रम का ही (यदि श्रमेकता को केवल काल्पनिक मान लें तो भी) कैसे समर्थन संभव है ? इसपर भी एक प्रतिवाद संभव है, वह यह कि किसी वस्तु का ज्ञानविषय होना, या उस वस्तु की ज्ञान विषयता, यह कोई वास्तविक बात नहीं, वह तो केवल एक काल्पनिक धर्म है (क्योंकि ज्ञान श्रीर विषय इनका भेद ही वस्तुतः विज्ञानवादी नहीं मानता)। श्रातः काल्पनिक विषय-विषयभाव के श्राधार पर काल्पनिक विषयानेकत्व का व्यवहार ही उपयुक्त मानना चाहिये।

किन्तु यह प्रतिवाद भी ठीक नहीं है। उक्त काल्पनिक एकत्व भी ज्ञान स्वरूप है या उससे भिन्न यह प्रश्न ग्रम उपस्थित होता है। यदि उसे ज्ञान स्वरूप समभा जाये तो एक रूप ज्ञान को —वह कल्पनिक ही क्यों न हो—ग्रमेकता के साथ ग्रमिन्न मानने की नौनत न्त्रा पड़ती है। क्या ऐसी परस्पर विसंगत बात एक पागत के सिन्ना कोई बोल सकता है श काल्पनिक ग्रमेकत्व विज्ञानगत एकत्व से भिन्न ही मान लें तो नैयायिक को कोई ग्रापत्ति नहीं है, क्योंकि वह ज्ञान ग्रीर उसके विषयों को परस्पर भिन्न ही समभता है। किन्तु बौद्ध यह बात स्वीकार नहीं कर सकता। इस पर यह कहना भी उचित नहीं कि नील, पीतादि विभिन्न वस्तुविषयक ज्ञान का ग्रमुभव भ्रमात्मक ही है, ग्रार्थात् विषयों में भेद न होते हुए भी इस ज्ञान में काल्पनिक भेद ही प्रतीत होता है। भ्रम भी एक ज्ञान ही है, श्रीर इस ज्ञान में जो ग्रमेकत्व प्रतीत होता है वह इस ज्ञान से भिन्न हो तो वह उसका विषय नहीं हो पायेगा ग्रीर यदि वह ज्ञान स्वरूप ही हो तो एक वस्तु को श्रमेकरूप मानने की ग्रापत्ति वैसी ही बनी रहेगी। श्रीर एकरूपता तथा ग्रमेकरूपता इनसे भिन्न कोई पन्न नहीं है जिसका पुरस्कार किया जाये।

इसपर बौद्धों, विशेषकर धर्मकीर्ति, की त्रोर से एक प्रत्युत्तर संभव है। वह यह है हसपर बौद्धों, विशेषकर धर्मकीर्ति, की त्रोर से एक प्रत्युत्तर संभव है। वह यह है कि जिस प्रकार भ्रान्ति के स्थल में त्रसत् वस्तु भी सत् के रूप में प्रतीत होती हुई भी वस्तुतः कि जिस प्रकार भ्रान्ति के स्थल में त्रसत् वस्तु भी सत् के रूप से प्रतीत होकर भी वस्तुतः क्रानेक ही एकरूप त्रीर एकमात्र ऐसा विज्ञान क्रानेक विषयों के रूप से प्रतीत होकर भी वस्तुतः क्रानेक ही एकरूप त्रीर एकमात्र ऐसा विज्ञान क्रानास के बावजुद भी विज्ञान की मौलिक एकता बनी ही नहीं बन जाता। त्रानेकरूपता विज्ञान में विशेषण या प्रकार बन कर (शीप में चाँदी के समान) रहती है। यह त्रानेकरूपता विज्ञान में विशेषण या प्रकार बन कर (शीप में चाँदी के समान) प्रतिभासित होती है। इसके कारण विषय की ज्ञान—प्राह्मता या विषयता में कोई फर्क पड़ने प्रतिभासित होती है। इसके कारण विषय की ज्ञानम्य या ज्ञानविशेष्यः क्रीर विज्ञान—की त्राशंका उचित नहीं है। ग्राह्म का मतलब है ज्ञानगम्य या ज्ञानविशेष्यः क्रीर विज्ञान—की त्राशंका उचित नहीं है। ग्राह्म का मतलब है ज्ञानगम्य या ज्ञानविशेष्य यद्यपि नहीं वाद के त्रानुतार ज्ञान से भिन्न कोई वस्तु ज्ञानगम्य या उसका विशेष्य यद्यपि नहीं वाद के त्रानुतार ज्ञान में विशेषण के रूप में त्रासत् ऐसे त्रानेकत्व या भिन्नता का प्रतिभास वन सकती तथापि ज्ञान में विशेषण के रूप में त्रासत् एस ज्ञान रूप होकर ही सहज ही हो सकता है। मतलब यह है कि सब वस्तुएं ज्ञानान्तर्गत क्रातएव ज्ञान रूप होकर ही ज्ञान का विषय होती हैं, किन्तु ज्ञान स्वयं, त्राविद्यमान त्रीर त्रातिव्यमान क्रीकरूपता

भातमासित होता ह।
यह प्रत्युत्तर पहले के समान ही अप्रतिष्ठित है। ज्ञान में जो अविद्यमान अनेकरूपता
विशेषण के तौर पर प्रतिभासित होती है इसे ज्ञान से भिन्न मान नहीं सकते। एक दूसरे से
अत्यन्त भिन्न वस्तुओं में से एक दूसरे पर विशेषण के रूप में प्रतीत नहीं हो सकती। यदि

ऐसा होने लगे तो कोई भी वस्तु कहीं भी विशेषण के रूप में दिखलाई पड़ने लगेगी। कम से कम विश्वानवादी को तो शानगत विशेषणों को जान से अभिन्न मानना अनिवार्यतया आवश्यक है। अन्यया अनेकरूपता जान में होते हुए भी प्रतिभासित नहीं होती, ऐसा कहने के लिये वह बाध्य हो जायगा! इस पर बौद्ध यह प्रतिप्रश्न कर सकता है कि जिस प्रकार ज्ञान-भिन्न ऐसी किसी वस्तु को ज्ञान का विशेषण मानना युक्तिसंगत नहीं होता उसी प्रकार ज्ञान से भिन्न समभे जाने वाले विषयों को ज्ञान का विशेषण मानना युक्तिसंगत नहीं होता उसी प्रकार ज्ञान होगा? नैयायिक इसपर कहेगा कि उसके मत में ज्ञान और विषय इनका प्राह्म-प्राहक भाव इन दोनों के भेद पर ही आधारित है। लेकिन कोई भी वस्तु किसी भी ज्ञान का विषय क्यों नहीं होती इस प्रश्न का उत्तर देने के लिए ज्ञान-विषयता निर्धारक ऐसी जो बातें हैं उनका नैयायिक स्पष्टीकरण करेगा ही। किन्तु बौद्ध के लिए ऐसा कोई रास्ता खुला नहीं है, क्योंकि ज्ञान के विशेषणों को उससे भिन्न समभने में उसे कोई आपत्ति नहीं प्रतीत होती। विशेष्य और विशेषणों को उससे भिन्न समभने में उसे कोई आपत्ति नहीं प्रतीत होती। विशेष्य और विशेषण इन दोनों को या तो ज्ञान से भिन्न ही समभना चाहिये या अभिन्न ही। एक को भिन्न और दूसरे को अभिन्न मानने में कोई तुक नहीं है। लेकिन दोनों तरह ज्ञान और विषय का भेद प्रस्थापित हुए बिना नहीं रहता।

ज्ञान-भिन्न वस्तुत्रों को ज्ञान-गम्य मानने में वास्तव में कोई त्र्यापत्ति होनी ही नहीं चाहिये। बौद्ध पंडित ज्ञानश्री ने इस पर यह आपत्ति उठायी है कि यदि ज्ञान और उसके विषय इनको परस्पर मिन्न माना जाये तो इनके गम्य-गमक भाव की किसी प्रकार उपपत्ति देना कठिन हो जाता है। ज्ञान में ज्ञेय विषय किसी प्रक्रिया या परिवर्तन को उत्पन्न करता है या ज्ञेय में ज्ञान किसो प्रक्रिया या परिवर्तन को परिचालित करता है ऋौर यही इन दोनों के गम्य-गमक भाव का स्वरूप है, ऐसा इस सम्बन्ध में कहना उचित नहीं है। पहला पत्त स्वीकार करने का मतलब यह होगा कि पहले झान उत्पन्न हो जाता है ख्रीर बाद में विषय उसमें कोई न कोई परिवर्तन लाता है। इस कल्पना में कठिनाई यह है कि विषय की प्रक्रिया के पहले उत्पन्न हुत्रा ज्ञान इस विषयं का जान है, ऐसा किसी प्रकार नहीं समका जा सकता। किसी तरह इस ज्ञान का पता लगाये जाने पर भी इसमें विषय के द्वारा लाया गया कोई परिवर्तन नहीं दिखलाया जा सकता। यदि एतदर्थ ज्ञान का उत्पादक होने के ही नाते विषय उसका विषय माना जाय (विना विषय-वस्तु के उसका ज्ञान उत्पन्न नहीं होता) तो त्राँख के विना वस्तुत्रां का प्रत्यच्च नहीं होता इसलिये आँख को प्रत्यच्च का विषय मानने की नौबत आ पड़ेगी। इसके विषरीत दूसरा पच्च स्वीकार कर विषय में ज्ञान के द्वारा जातता जैसे किसी व्यापार की निर्मित मानी जाय (मीमांसक यह कहते हैं कि ज्ञान भी एक प्रक्रिया है जो अपने विषय को उसके पूर्वतन अजात रूप से ज्ञात रूप में रूपान्तरित करता है जिसके कारण वस्तु में एक परिचितता की प्रतीति (Familiar look पैदा होती है।) तो वर्तमानकालिक विषयों में परिवर्तन भले ही संभव हो किन्तु ऋतीत ऋौर भावी विषयों में इस प्रकार के परिवर्तन की संभावना नहीं हो सकती। जो विद्यमान है उसी को ज्ञान बदल सकता है, किन्तु जो है ही नहीं उसे ज्ञान क्या

कर सकता है १ अतः ज्ञान-जेय का विषय-विषयिभाव इन दोनों के बीच में घटित होने वाली किसी प्रक्रिया का परिशाम मानना उचित नहीं होता।

इस पर नैयायिक एक दूसरा समाधान दे सकता है। वह यह है कि ज्ञान श्रीर तेय परस्पर भिन्न होते हुए भी ज्ञान ज्ञान होने के नाते और विषय विषय होने के नाते ही एक दूसरे के साथ संबद्ध हैं, याने इन दोनों का सम्बन्ध जातीय है। ज्ञान का स्वभाव ही जानना है श्रौर वस्तु का स्वभाव ही जाना जाना है। ग्रतः इन दोनों के संबन्ध की उपपत्ति के लिए किसी श्चाकित्मिक व्यापार की कल्पना करने की त्यावश्यकता नहीं। किन्तु इस समाधान में दोष यह है कि केवल जातीय संबंध के ऋाधार पर भिन्न भिन्न विषयों का ऋौर उनके भिन्न भिन्न च नं का नियत संबंब प्रस्थापित नहीं किया जा सकता। ऋ का द्वान जैसे द्वान है वैसे ही व का ज्ञान भी ज्ञान ही है। तब ह्या का ज्ञान ह्या ही का क्यों माना जाय, उसे व का या ह्यान्य िसी का क्यों न माना जाय ? इस कठिनाई के निवारण के लिए हरेक ज्ञान ऋौर उसके विषय का वैयिक्तिक ही संबंध स्वीकार किया जा सकता है। लेकिन इस प्रकार की वैयिक्तिकता उक्त सम्ब ध में कहीं दिखलाई नहीं पड़ती। इसके ऋतिरिक्त, ऋनेक वस्तु विषयक एक ज्ञान में (जिसे 'समृहालंबन' कहा जाता है) अनेक विषय-व्यक्तियों के साथ एक ही ज्ञान-व्यक्ति को एक दूसरे प्रकार का सम्बन्ध भी मानना होगा। जितने समूहालंबन ज्ञान होंगे उतने ही ज्ञान श्रौर उनके विषयों के त्रावैयितिक ूऐसे सम्बन्ध भी मानने पहेंगे। किन्तु यह सब मानकर भी ज्ञान श्रीर विषय इनके प्रतिनियतत्व की उपपत्ति श्रधूरी ही रह जाती है। ऐसी बात गोत्व, त्रप्रवत्व श्रादि नैसर्गिक जातियों श्रीर उनकी श्राधारभृत वस्तुश्रों के बीच नहीं पायी जाती। गोत्व गाय में ही श्रीर श्रश्वत्व घोड़े में ही विद्यमान रहता है।

उपर्युक्त स्राद्येप पर यह प्रत्याद्येप नैयायिक करेगा कि ज्ञान स्रोर विषय इन दोनों की एक मानने पर भी इनके संबंध की ठीक उपपत्ति नहीं बन पाती। कारण यह है कि यदि ये दोनों स्रामित्र हैं स्रोर वास्तव में ज्ञान स्रपना ही प्रहण करता है तो प्रहण करने वाला ज्ञान स्रोर गृहीत ज्ञान इन दोनों के बीच में किसी प्राक्रिया को घटित होना होगा। किन्तु ज्ञान स्रपने में ही की तसा परिवर्तन ला सकता है १ एतदर्थ जेय ज्ञान स्रोर प्राहक ज्ञान इनका संबंध जातीय भी नहीं कहा जा सकता। पहते ही के समान कोई भी ज्ञान किसी भी विषय का (जो ज्ञान से स्रामित्र ही है) स्रव प्राहक बन जायगा। स्रोर एक व्यक्ति स्वभावतः स्रापना ही स्राक्तिन करता है या स्रपनी ही लिये है इस कथन का कोई स्रध निकालना भी कठिन है। सभी विज्ञान करता है या स्वविषयक होते हैं, ऐसा इसका स्रध किया जाय तो 'स्व' शब्द से किसी एक विज्ञान-व्यक्ति का उल्लेख स्रभीष्ट है या सभी विज्ञानों का, यह बतलाना होगा। कोई एक विज्ञान-व्यक्ति 'स्व' का स्रध नहीं हो सकती। क्योंकि तब सभी विज्ञानों का समान रूप से एक ही विषय होगा। सभी विज्ञानों का 'स्व' से उल्लेख किया जाय तो कोई भी विज्ञान किसी पक ही विषय होगा। सभी विज्ञानों का 'स्व' से उल्लेख किया जाय तो कोई भी विज्ञान किसी भी विषय का प्राहक मानने की नौत्रत स्रा पड़ेगी स्रौर तब सभी लोग सर्वज्ञ बन जायेंगे।

यही कहा जा सकता है कि विज्ञान जैसे अपने से भिन्न विषयों का आक्राक जन नहीं कर सकता वैसे ही अपना भी वह आक्राक नहीं करता। विज्ञान की ग्राहक स्वभावता का मतलब इतना ही है कि जड़ वस्तुत्रों से भिन्न रूप में वह उत्पन्न होता है। इसके कथन में श्रापत्ति यह है कि जो विज्ञान स्वयं प्रकाशमय है वह अपने आत्मीय विषय का जैसे प्रकाशक होता है वैसे ही उसे अपने से भिन्न विषयों का प्रकाशक भी मानना पड़ेगा। वयोंकि विज्ञान की प्रकाशकता स्वामाविक है स्रतः उसमें स्व-पर भाव की कल्पना ही नहीं की जा सकती। कोई भी प्रकाश अपने प्रकाशन के कार्र में किसी वस्तु विशेष का पद्मपात करते नहीं देखा गया है। विज्ञानरूप प्रकाश के संबंध में तो ऐसे पद्मपात की संभावना ही अनुचित है। यदि कहा जाय कि विज्ञान का यह स्वभाव ही है कि वह अपने कारणों से जहां कहीं उत्पन्न होता है वहां वह अपने आत्मीय विषय को आकलन करते हुए या अपने शुद्ध प्रकाशमय रूप को लिये हुए ही उपस्थित होता है, तो प्रतिपची भी कह सकता है कि विज्ञान-बाह्य वस्तुएं भी अपने जड़ रूप में उत्पन्न होती और विद्यमान रहती हैं। जैसे विज्ञान का अपना स्वभाव है वैसे ही बाह्य पदार्थों का भी अपना श्रलग स्वभाव माना जा सकता है। इस पर यह प्रतिवाद करना उपयुक्त नहीं होगा कि बाह्य वस्तु के स्वीकार में तार्किक श्रापत्तियां हैं, क्योंकि विज्ञान के स्वीकार में भी श्रनेक श्रापत्तियां उठायी गयी थीं। इनके निराकरण के लिए यह ऊपर कहा गया है कि विज्ञान का स्वभाव ही विचित्रताओं से भरा हुआ है। यही बात बाह्य वस्तुत्रों के बारे में कही जा सकती है। इसीलिये ग्रंथकार बौद्ध को समभाते हैं कि उपर्युक्त जैसी बात वह ज़ोर से न बोले, क्योंकि प्रतिपिच्चियों के कानों तक वह पहुँचे तो वे भी उसका लाभ उठाने लग जायेंगे।

इस पर बौद्ध पुनः प्रत्युत्तर देता है कि पूर्वज्ञान और उसके विषय इनका अमेद स्थापित करना उसका लद्द्य नहीं है। उसका सही मन्तव्य यह है कि चूँ कि विषय विज्ञान में प्रकाशित या आकलित होता है अतः वह उससे भिन्न नहीं है। अतः अमेद पर्च पर नैयायिक ने जो दोष लगाये हैं उनका अपने आप निराकरण हो जाता है। किन्तु इस उत्तर से बौद्ध का कोई मतलब नहीं सिद्ध हो सकता। विषय और विज्ञान इनके मेद का निराकरण ही इनके अमेद का सावन है। अतः नैयायिक के आवेप बौद्ध को लागू होंगे ही।

नारायण शास्त्री द्राविड़ नागपुर विश्वविद्यालय, नागपुर।

#### वादविवाद

## ज्ञान की सीमाएं

"ज्ञान की सीमाएं" गोष्ठीॐ के प्रथम दो लेखकों ने न तो इस प्रश्न पर विचार किया है कि ज्ञान क्या है ख्रोर न इस प्रश्न पर कि ज्ञान की सीमाएं, यदि इसका कुछ ख्रार्थ हो सकता है तो, क्या हैं ? तृतीय लेखक श्री ऋजित सिन्हा ने इन प्रश्नों पर विचार किया है, किन्तु हमारे विचार में उनका प्रतिपादन बहुत त्र्रयुक्त है।

डा, रमाकान्त त्रिपाठी

प्रथम लेखक डा. रमाकान्त त्रिपाठी ज्ञान संबन्धी तीन दृष्टिकोणों की चर्चा करते हैं -मात्रात्मक, प्रकारात्मक श्रीर मूल्यात्मक; श्रीर यह बताये बिना कि "ज्ञान" से उनका श्रमिप्राय है, वे निष्कर्ष निकालते हैं कि ज्ञान मृल्यात्मक है, त्र्रार्थात् मात्रात्मक प्रकारात्मक नहीं है। किन्तु वास्तव में वे प्रकारात्मक दृष्टिकी ए को भी स्वीकार करते हैं। उनके अनुसार, "प्रत्यज्ञवादी चार्वाक को छोड़ कर सभी दार्शनिक ज्ञान के प्रकारात्मक भेद को मानते हैं"। अब, यदि चार्वाकेतर सभी दार्शनिक ज्ञान में प्रकारात्मक भेद को स्वीकार करते हैं तो अनुभववादी भी करते हैं, किन्तु अन्यत्र (पू. २१०) वे कहते हैं कि मात्रात्मक भेद को मानने वाले (अनुभववादी) ज्ञान के एक ही प्रकार को स्वीकार करते हैं।

अप्रव, यह मूल्यात्मक दृष्टि क्या है ? वे कहते हैं "ज्ञान का मूल्य निश्चितता, व्यापकता श्रादि श्रानेक दृष्टियों से श्रांका जा सकता है। परन्तु दर्शन में सर्वाधिक महत्व का मूल्य है सत्य। त्रातः मूल्यात्मक प्रश्न का त्रार्थ है सत्य की दृष्टि से मूल्यांकन"। (पृ. २१५) त्राव सर्वप्रयम, मूल्यांकन किसी वस्तु का स्वरूप निदर्शक नहीं होता, स्वरूप का मूल्यांकन हो सकता है। यदि ज्ञान के प्रति मृल्यात्मक दृष्टिकोण् उचित है तो इसका ऋभिप्राय होगा कि ज्ञान का स्वरूप मृल्यात्मक है, श्रीर तब यहां "ज्ञान का मूल्य श्रांकने" का प्रश्न नहीं प्रस्तुत होना चाहिये। दूसरे, 'निश्चितता' श्रीर 'सत्य' दोनों ज्ञान के व्यापारक (फंक्टर्ज़) हैं निक ज्ञान संबंधी मूल्यांकन में दो भिन्न मूल्य। त्र्यर्थात्, जो न्यिक्ति ज्ञान का दावा करता है वह ज्ञात विषय के सम्बन्ध में निश्चित होता है, त्रौर दूमरे, उसका ज्ञान का दावा तभी स्वीकार किया जाता है यदि उसका विश्वास सत्य हो। इस प्रकार, त्रिपाठी जी यहां स्पष्ट नहीं हैं कि वे क्या कहना चाहते हैं। यह अस्पष्टता, अथवा कहें, उनके मस्तिष्क में ज्ञान सम्बन्धी घपले का होना, उपर्युक्त उद्धरण

ॐ दार्शनिक त्रैमासिक, त्र्रक्त्वर १६६३ । सभी पृष्ठ निर्देश इसी त्र्रंक के हैं।

से आगे की पंक्ति में और भी स्पष्ट है, जब वे कहते हैं "दर्शन में सबसे अधिक महत्व का मूलय है सत्य", श्रर्थात् दार्शनिक सन्दर्भ में तो ज्ञान के मूल्यांकन में सत्य सर्वाधिक महत्व का है ऋौर किसी श्रन्य दोत्र में ज्ञान संबंधी मूल्यांकन में सत्य का महत्व नहीं रहता, अथवा कम हो जाता है। 'ज्ञ'न मूल्यात्मक है' के तीन स्रभिष्राय हो सकते हैं — एक तो यह कि (१) 'ज्ञान' पद के अर्थ में अन्य अवधारणाओं के साथ साथ मूल्यांकन की अवधारणा भी आवश्यक अंग है, त्रौर दूसरा यह कि (२) 'ज्ञान' ब्रानेक स्तरों का होता है स्रौर ये स्तर मूल्यात्मक निर्धारण के विषय हैं, अथवा (३) प्रत्येक स्तर का ज्ञान उस स्तर के सापे ज्ञ मूल्य का बोध भी अपने उद्भव के साथ रखता है। संभवतः उनका अभिपाय (२) से है। किन्तु न तो उनका यह विश्वास उचित है श्रीर न वे इस सम्बन्ध में स्पष्ट ही हैं - सत्य को ज्ञान में सर्वाधिक महत्व का मूल्य कहने का एक अभिपाय यह होगा कि ज्ञान में सत्य के समान ही अन्य भी कुछ तत्व हैं जिनमें सत्य सर्वाधिक उत्कृष्ट है। यह अपने आप में एक विचित्र बात प्रतीत होती है क्योंकि ऐसे कोई तत्व नहीं हैं, और दूसरे, ज्ञान सत्याचारित है। पुनः, इस मूल्य निर्धारण के लिए भी किसी निकप की त्रावश्यकता है। किन्तु सम्भवतः त्रिपाठी जी का श्रमिप्राय यह नहीं है, यह उनके मात्रात्मक श्रीर प्रकारात्मक हिन्द्यों के विश्लेषण से प्रतीत होता है। ऐसा प्रतीत होता है कि वे सत्य में ही स्नर-भेद मानते हैं, जैसाकि उनके ज्ञान-प्रकारों के विवेचन से स्पष्ट है। तव इसका ऋर्य होगा कि दर्शन का कार्य ज्ञान का मल्य निश्चित करना नहीं प्रत्युत सत्य का मूल्य निश्चित करना है श्रीर उस मूल्य-निश्चय के लिये निकष निश्चित करना है। किन्तु ज्ञान ग्रौर सत्य का मूल्य निश्चय स्वयं ज्ञान ग्रौर सत्य के स्वरूप-निश्चय से सर्वथा भिन्न बात है। अब, ज्ञान की सीमाओं का प्रश्न ज्ञान के स्वरूप से सम्बन्ध रखता है, मूल्य से नहीं। जब त्रिगठी जी विभिन्न प्रमाणों की बात करते हैं तब वे स्वरूप का विश्लेषण करते हैं, मूल्य का नहीं। मूल्यात्मक दृष्टि स्वयं मूल प्रश्न की ही त्रवहेलना करती है। इस अवहेलना से ही पथभ्रष्ट हो कर कुछ दार्शनिक सत्य के, त्रौर परिगामतः द्यान के, हितकर-ग्रहितकर होने की बात करते हैं; दूसरी त्रोर कुछ दार्शनिक निकृष्टतर श्रोर उत्कृष्टतर सत्य की बात करते हैं। इस घपले के कारण ही त्रिगठी जी इस प्रसंग में कुछ बड़ी हो विचित्र बातें कहते हैं। उदाहरणतः "कुछ दार्शनिकों ने सत्य और श्रसत्य में केवल मात्रात्मक भेद मानकर ज्ञान को सर्वथा सत्य कहा है"। (पृष्ठ २१०) पुनः, "सत्य की प्राप्ति झान के विस्तारमात्र से नहीं हो सकती बिलक मूल्यात्मक विश्लेषण से होती है। (पृष्ठ २११) इन उद्धरणों को देखें। सर्वप्रथम, किस दार्शनिक ने सत्य और असत्य में मात्रा-भेद माना है १ सत्य श्रीर श्रसत्य में मात्रा या गुण-भेद का प्रश्न ही कैसे उत्पन्न होता है १ फिर "सत्य की प्राप्ति द्वान के विस्तार मात्र से नहीं होती" कथन से ऐसा प्रतीत होता है जैसे वे सत्य को शब्दशः स्वर्णमय पात्र में टॅका रखा मानते हैं। क्योंकि श्रन्यथा, उदाहरणतः, भौतिक अथवा जैविक ज्ञान का हमारा विस्तार तरसम्बन्धी नवीन सत्यों का उद्घाटन करता है, 'ज्ञान के विस्तार' का अर्थ ही है नये सत्य की उपलब्धि। स्पष्टतः यहां अपेक्तित है कि हमें वे अपनी सत्य की त्रवधारणा समभाते, किन्तु यह भूल वे नहीं करते। त्रास्त्र, उपर्युक्त दूसरे उद्धरण

में वे मूल्यात्मक विश्लेषण से सत्य की प्राप्ति सम्भव मानते हैं। किन्तु मूल्यात्मक विश्लेषण से हम केवल मूल्यों संबंधी अवधारणाओं का निश्चय कर सकते हैं, सत्य की उपलब्धि नहीं। उनका वाक्य, उनके अभिप्रेत उद्देश्य के अनुसार, इस प्रकार से होना चाहियेः "सत्य की प्राप्ति मूल्यात्मक बोध (अयवा अन्तर्देष्टि) से हो हो सकती है।" यहां एक और संशोधन आदिश्यक है, वह यह कि 'ज्ञान' शब्द के साथ 'सत्य' या 'असत्य' विशेषण का प्रयोग अनुचित अवश्यक है, वह यह कि 'ज्ञान' शब्द के साथ 'सत्य' या 'असत्य वाक्य या धारणाएं है, सत्य ज्ञान की अवधारणा का एक अंग है और सत्य या असत्य वाक्य या धारणाएं होती हैं। यह सब वपला इस कारण से हुआ है कि त्रिपाठो जी 'ज्ञान' और 'सत्य' की अवधारणाओं के सम्बन्ध में स्पष्ट नहीं हैं।

त्रिपाठी जी मूल्यात्मक ज्ञान के प्रसंग में अर्थापत्ति से उपलब्ध ज्ञान की चर्ची करते हैं। हमें यह समभ नहीं श्राया कि वे अर्थापत्ति को एक प्रकार का ज्ञान मानकर इसका समावेश प्रकारात्मक दृष्टि में क्यों नहीं करते ? इसका सम्बन्ध वे मूल्यात्मक दृष्टि से कैसे जोड़ते हैं ? क्या ग्रंथीपत्ति मृल्यात्मक स्तर पर उत्कृष्टतर ज्ञान का साधन है ? जहां तक प्रकार का संबंध है, उन्होंने यह स्पष्ट नहीं किया कि यह किस प्रकार ग्रान्य प्रकार के ज्ञान का साधन है ? क्या हम यह इसलिए मान लें क्योंकि त्रिपाठी जी मीमांसा दर्शन को त्रार्ष मानते हैं स्त्रीर बौद्धों को म्लेच्छ मानते हैं ? अन्यथा 'मोटा देवदत्त दिन में नहीं खाता' को उनके तर्क के अनुसार ही उचित रूप से भिन्न प्रकार के ज्ञान की श्रेणी में नहीं रखा जा सकता। यहां यह कह देना भी अनुचित न होगा कि वास्तव में बौद्ध दार्शनिक ज्ञान को दो भिन्न प्रकार का मानते हैं— निर्विकल्पक प्रतिभासात्मक ग्रौर कल्पनात्मक। उनके श्रनुसार ये दो ज्ञान-साधन दो श्रावारतः भिन्न विषयों के ज्ञापक हैं। किन्तु हमारा उद्देश्य यहां सम्प्रदायों का विवेचन नहीं है, हम केवल त्रिपाठी जी की अपनी मान्यतास्त्रों (चाहे वे कितनी ही शास्त्रीय क्यों न हों) की आलोचना करना चाहते हैं। श्रास्तु, श्रार्थापत्ति के उदाहरण वे कुछ श्रीर भी देते हैं, किन्तु ये घपले को कम नहीं करते प्रत्युत बढ़ाते ही हैं। उदाहरणतः "सुषुप्ति में रहने वाले अज्ञान का ज्ञान हमें किसी प्रमावृत्ति से नहीं हो सकता, अतः अन्तःकरण मिन्न कोई चेतना मानना न्त्रावश्यक है।" (२१७) यहां इम स्पष्ट नहीं हैं कि "सुषुप्ति में रहने वाले अज्ञान" से उनका क्या तात्पर्य है। मान लें कि मेरे सोते समय मेरे ऊपर कोई कपड़ा डाल दिया गया है, मैं उठने पर पाता हूँ कि नींद में मुफे यह ज्ञान नहीं हुआ। श्रथवा मुफे कोई स्वप्न होता है, श्रीर इसे मैं सत्य मानता हूँ, उठने पर मैं उसे स्व<sup>र</sup>न मानता हूँ। श्रथवा मैं गहरी नींद में हूँ ऋौर उठने पर मैं पाता हूँ कि मैं गहरी नींद में या ऋौर सोते समय यह मुमे ज्ञात नहीं था। श्रव प्रथम उदाहरण सम्भवतः उन्हें अभिप्रेत नहीं है, दूसरा उदाहरण यदि उन्हें अभिप्रेत है तो इसके लिए किसी अन्य चेतना की अर्थापत्ति आवश्यक नहीं है, यह स्वप्न विषयक मनोदैज्ञानिक विश्लेषण से एक प्रकार से और अनुभववादी दार्शनिकों के विवेचन से दूसरे प्रकार से देखा जा सकता है (द्रष्टन्यः हमारी पुस्तक दार्शनिक विश्लेषण में मूल वाक्य श्रध्याय)। तीसरे उदाहरण की व्याख्या यह है कि पत्येक ज्ञान-स्थिति में कुछ प्रदत्त होता है, प्रदत्त मेरी अपनी भी कोई वर्तमान या अतीत स्थिति हो सकती है। 'सुख से सोया' का भारतीय दार्शनिक

ने बड़ा श्रनुचित लाभ उठाया है, किन्तु इसके लिये किसी मिन्न चेतना की श्रर्थापत्ति श्रावश्यक नहीं है। ज्ञान के लिए कुछ विषय होना त्रावश्यक है त्रीर एक ज्ञाता (उसे चेतना कहलें)। विषय बाह्य वस्तुस्थिति भी हो सकती है स्त्रौर स्त्रान्तरिक (मानसिक) वस्तुस्थिति भी। इस प्रकार यहां समस्या यह प्रस्तुत की जाती है कि नींद में जबकि हमारी साधारण चेतना प्रसुप्त रहती है तो स्मृति किस प्रकार सम्भव है ? किन्तु यदि चर्चा इसी स्तर पर की जाय तो इसके उत्तर में प्रश्न होगा कि यदि नींद में कोई अन्य चेतना जागृत रहती है तो इस चेतना का ज्ञान उस चेतना में कैसे त्राता है जो जागृति में होती है ? स्पष्टतः ऐसे प्रश्नों का उत्तर नहीं दिया जा सकता, ये श्रतीन्द्रिय तत्वों के सम्बन्ध में चर्चाएं हैं। यहां यह द्रष्टव्य है कि नींद में रहने वाली चेतना के लिए 'शान' शब्द के बजाय 'त्रवगित' शब्द का प्रयोग करना चाहिये, क्योंकि ज्ञान के लिये यह त्र्यावश्यक है कि ज्ञाता निश्चित हो कि वस्तुस्थिति व है तथा वस्तु-स्थिति व वास्तव में हो भी। 'में मुख से सोया' वाक्य ज्ञान का दावा व्यक्त करता है, किन्तु यह यह लागू नहीं करता कि नींद में आवश्यक रूप से मुक्ते सुख-शयन की अवगति थी। यदि यह अवगति थी तो यह अवगति अन्य अवगति से भिन्न नहीं कही जा सकती। किन्तु यदि तब अनवगति थी तो इस कथन का प्रदत्त (डाटा) निद्रा के काल में अनुभूत सुख नहीं है प्रत्युत वह मुख है जो निद्रा के पश्चात् अनुभव हो रहा है। अतः निद्रा के काल में कोई चेतना मुफे नहीं रहती। अतः अधिक से अधिक यह कहा जा सकता है कि अर्थापत्ति से हम यह निष्कर्ष निकालते हैं कि 'मैंने शयन काल में सुख का अनुभव किया' निक यह कि 'शयन काल में कोई अन्य चेतना विद्यमान थीं।

अन्त में त्रिपाठी जी श्रुति के अश्न पर आते हैं। बीसवीं शताब्दी के उत्तरार्ध में, चाहे उत्तरार्ध के आरम्भ में ही, श्रुति के आगैम्प्रेयेत्व में विश्वास करने वाले सज्जन भी हो सकते हैं यह स्वयं एक दिलचस्प बात है, किन्तु इस कुतृहत्त को दवाते हुए हम त्रिपाठी जी के एतत्सम्बन्धी तकों की परीजा करेंगे।

सर्वप्रथम, यह नहीं कहा जा सकता कि किसी प्रकार का जान श्रुति के बिना श्रसम्भव है, क्योंकि स्वयं श्रुति—कर्त्ता को वह ज्ञान श्रुति से उपलब्ब नहीं हुआ हो सकता। इसलिये श्रुति चाहे पौरुषेय हो या अपौरुषेय वह प्रत्यत् को, अप्रांत् श्रुति—भिन्न साधन को, पूर्वकल्पित करती है। इसलिये त्रिपाठो जी का यह कयन कि ''श्रुति की शरण में जाना आवश्यक है' गलत है। इसका उत्तर शायद वे यह देवें कि "श्रुति देश-काल-व्यक्ति सापेच्न नहीं है", किन्तु इससे प्रश्न का समाधान नहीं होता, क्योंकि श्रुति का कर्त्ता, चाहे वह ईश्वर ही क्यों न हो, होना आवश्यक है। किन्तु वे आगे यह कहते हैं कि श्रुति से वस्तु—ज्ञान नहीं विधि—ज्ञान होता है। यदि वे यह मानते हैं तो श्रुति—कर्त्ता को सचमुच अनुभव की आवश्यकता नहीं थी, किन्तु तब उसे ज्ञान भी नहीं था। इससे एक और परिणाम निकलता है और वह यह कि श्रुति हमें भी कोई ज्ञान नहीं देती, क्योंकि श्रुति यदि विधि देती है तो वह विधि का ज्ञान नहीं देती। उदाहरणतः, मान लें कि श्रुति में कोई विधि है कि 'ऐसा ऐसा करना चाहिये"। अब यह वाक्य, अर्थात् श्रुति, हमें कोई ज्ञान नहीं देता, केवल विधान देता है।

शान इस प्रसंग में केवल यह है कि "अमुक विधि श्रुति में है", किन्तु यह ज्ञान श्रुति से प्राप्त नहीं होता। 'ब्राह्मणो न हन्तव्यः' यह श्रुति है, यह श्रुति हमें कोई ज्ञान नहीं देती, ज्ञान हमें यह होता कहा जा सकता है कि "यह श्रुति है", किन्तु यह ज्ञान श्रुति से उपलब्ध नहीं होता। इस प्रकार उन्होंने श्रुति से जिस ज्ञान के प्राप्त होने की बात कही है वह वास्तव में ज्ञान है ही नहीं। श्रुति को अपीरुषेयता तथा निरपेत्तता को स्वीकार करने के पत्त में उन्होंने कोई तर्क नहीं दिये हैं, और न यह ही बताया है कि यह ज्ञान किस प्रकार से होता है कि श्रुति अपीरुषेय है।

डा. अजित कुमार सिन्हा

श्राजित सिन्हा ने ज्ञान के स्वरूप पर विचार किया है श्रीर उसकी परिभाषा दी है, किन्तु उनके विचार भयानक रूप से श्रयुक्त हैं। उनके श्रनुसार ''ज्ञान शिक्त हैं"। (पृष्ठ २३१) श्रव ठीक ही कुछ लोगों ने ज्ञान को शिक्त कहा है, किन्तु इससे उनका श्रामिप्राय यह होता है कि ज्ञान व्यक्ति या समुदाय को श्राधिक समर्थ बनाता है, निक यह कि ज्ञान का स्वरूप शिक्त हैं। श्राम कहें, 'ज्ञान' श्रीर 'शिक्त' शब्द पर्यायवाची हैं! सिन्हा जी ने ज्ञान की परिभाषा शिक्त मानते हुए मेरे एक लेख 'ज्ञान का विश्लेषणा' में प्रस्तुत 'ज्ञान' की परिभाषा के स्वर पर 'राम को ज्ञात है कि उसके हाथ में कत्तम है' वाक्य का इस प्रकार से विश्लेषणा किया है— 'या तो यह श्रमत्य है कि राम को ज्ञात है कि राम के हाथ में कलम है श्रान्यण राम श्रपने हाथ को कलम से कलम का व्यापार करा देने में सच्चम है'। (पृष्ठ २३०) किन्तु मान लीजिये कि राम की श्रायु तीन वर्ष की है श्रीर वह कलम लिये बैठा है। कोई उससे पृछ्ठता है 'मेरी कलम कहां है ?' श्रीर राम उसका उत्तर देता है 'यह है', तो वह स्पष्टतः ज्ञानता है कि उसके हाथ में कलम है, किन्तु वह उसका कलम के रूप में उपयोग करने में सच्चम नहीं है। एक श्रन्य उदाहरण लें—

'राम को जात है कि श्याम कलम से कलम का व्यापार कराने में असमर्थ है'। अब यदि इस वाक्य में 'जान' पद का प्रयोग उचित है तो राम यहां किस बात में सच्चम है ? इसी प्रकार, मान लीजिये कि राम ३० जनवरी १६४८ को गान्धी जी की प्रार्थना सभा में या और उसके सामने गोडसे ने गान्धी जी की हत्या करदी। अब वह यह जानता है कि ''गोडसे ने गान्धी जी की हत्या की'' किन्तु यहां वह किस बात में सच्चम है ? पुनः, वह जानता है कि गान्धी जी की हत्या ३० जनवरी को हुई, इस ज्ञान में सच्चमता का क्या प्रसंग है ?

सिन्हा जो निम्न वाक्य में 'ज्ञान' पद के मेरे प्रयोग पर श्रापत्ति करते हैं—

'मुक्ते जात है कि श्याम के पिता का नाम मोहन है'। वे कहते हैं कि उक्त वाक्य में 'ज्ञान' के बजाय 'स्चित' पद का प्रयोग उचित था। क्यों श 'स्चित' श्रौर 'ज्ञात' में यह श्रन्तर है कि स्चना, यदि सत्य हो, तो ज्ञान का साधन हो 'स्चित' श्रौर 'ज्ञात' में यह श्रन्तर है कि स्चना, यदि सत्य हो, तो ज्ञान का साधन हो सकती है। 'स्चित है' कहने वाला ज्ञान का पूरा दावा नहीं करता, किन्तु ठीक उसी प्रकार जैसे

**ॐदार्शनिक त्रैमासिक, अप्रैल १६६३**।

'देखां है' कहने वाला नहीं करता। किन्तु वे दोनों ज्ञान का पूरा दावा कर सकते हैं यदि वे साधन के संबंध में निश्चित हों। श्रौर जिस बात का ज्ञान सूचना के स्राधार पर हो सकता है उसी का अन्य साधनों से भी हो सकता है। उपर्युक्त उदाहरण को लेते हुए, सूचना के बिना भी यह ज्ञान सम्भव है कि राम के पिता का नाम मोहन है। मान लें कि मैं, राम तथा मोहन खड़े हैं श्रीर में नहीं जानता कि मोहन का राम से क्या सम्बन्ध है। राम उस समय मोहन को 'पिता जी' कहता है। उसके पश्चात कोई अन्य व्यक्ति आता है और मोहन को 'मोइन' कह कर पुकारता है। तब कहा जायगा कि मुक्ते राम के पिता का नाम जात है। अब सूचना के संबंब में देखें। मान लें कि राम मेरा विश्वस्त मित्र है। वह मुक्ते सूचना देता है कि "श्याम ने मोइन को पीट दिया"। स्रब यह सूचना है स्रीर मैं सूचित हूँ। इस सूचना के आधार पर मुभे शात है कि श्याम ने मोहन को पीट दिया। सिन्हा जी 'झान' का त्रभिपाय संवेद प्रदत्त होना समकते प्रतीत होते हैं। मैंने 'ज्ञान का विश्लेषण्' लेख में ज्ञान-स्थिति में तीन स्रांग बताये हैं — विषय, विश्वास स्रौर वस्तुस्थिति का विश्वासानुकूल वास्तव में होना। इस पर सिन्हा जी श्रापति करते हैं कि "इस परिभाषा में वास्तव में ही कलम है" कैसे पता चलेगा, इस बात को शल्य जी ने स्पष्ट नहीं किया है"। (पृष्ठ २३१) यह ऋापत्ति एकदम अनुचित है। मैंने "ज्ञान विषय" उपशीर्षक के अन्तर्गत इसका विवेचन पर्याप्त विस्तार से किया है। अकिन्तु ज्ञान की परिभाषा के लिए यह आवश्यक नहीं है कि वस्तुस्थिति के स्वरूप का भी विचार हो। अब सिन्हा जी ज्ञान की परिभाषा जिस प्रकार से देते हैं वह द्रष्टन्य है --

'में (स्पष्ट कारणों से) निश्चित हूँ कि संवेदनाश्चों का समृह, जिसे मैं कलम के रूप में स्वीकार करता हूँ, उसे मैं कलम के रूप में प्रयोग कर सकता हूँ।'' पृ० २३१ यहां उन्होंने 'स्पष्ट कारणों से' केवल मेरे प्रयोग को ताल पर ही कह दिया है, श्रान्यथा संवेदनाश्चों के समृह को कलम स्वींकार करने का कारण स्पष्ट नहीं है। इसके श्रातिरिक्त, सिन्हा जी ने संवेदवाद को ठीक नहीं समक्ता है। 'संवेदों के समृह का कलम के रूप से प्रयोग' नहीं हो सकता, श्रथवा श्रिधिक उचित रूप में, 'संवेदों का इस या उस रूप में प्रयोग करना' प्रयोग गलत है, ठीक उसी प्रकार से जैसे 'चिन्तन खाना खाता है' श्रमुचित प्रयोग है। प्रदत्त का एक श्रावश्यक लद्मण यह है कि यह किसी की च्मता का सापेच्न नहीं होता। यदि गुलाब मुक्ते गुलाबी वर्ण का दिखाई देता है तो यह मेरी च्मता के बाहर है कि मैं उस प्रदत्त को कुछ श्रीर कर दूं।

शान को शिक्त बताते हुए वे निम्न उद्गार प्रकट करते हैं: 'श्वान श्वाता के मात्र बौद्धिक या मानसिक पन्न की उपलब्धि नहीं है वरन् यह तो उसके पूरे व्यक्तित्व का परिशाम है।' (पृ॰ २३१) श्रव स्पष्टतः ये उद्गार निराधार हैं, श्वान से व्यक्तित्व का इस प्रकार से कोई संबन्ध नहीं है, फिर विशेषतः सम्पूर्ण व्यक्तित्व का। उदाहरणतः दो व्यक्ति य श्रीर र क्रमशः विनीत श्रीर दुर्विनीत हो सकते हैं श्रीर फिर भी दोनों समान रूप से यह जानते हो सकते हैं कि भारत के वर्तमान प्रधान मन्त्री का क्या नाम है १

इन सब से ऐसा प्रतीत होता है कि सिन्हा जी ज्ञान के सम्बन्ध में बहुत घपले में हैं।

वे संवेदवाद में उलभते हैं, जिसकी प्रेरणा ही विषय की ऋप्रत्याख्येयता की रक्तां है और इस प्रकार सन्देहव द के ऋाक्रमण से ज्ञान की रक्ता है, किन्तु वे इस बात को समभते प्रतीत नहीं होते। वे संवेदवाद को भी सक्तमता से घरला देते हैं ऋौर इस प्रकार ज्ञान को विषयनिष्ठ से विषयीनिष्ठ बना देते हैं। इसो के साथ वे व्यक्तित्व का प्रश्न मां उठा देते हैं जो किसी भी दार्श नेक उद्देश्य को आगे नहीं बढ़ाता।

ज्ञान की सीमात्रों के संबन्ध में भी तीनों लेखकों ने बहुत ही ऋपर्याप्त और ऋसन्तोषजनक दंग से विचार किया है, ऋौर जो थोड़ा कहा है वह भ्रामक है। यहां हम ठीक दिशा की ऋोर संकेत मात्र करेंगे। ऋधिक विस्तार में विचार इस ऋालोचना की मर्यादा से बाहर है।

ज्ञान की सीमा के प्रश्न का ग्रंथ है कुछ ग्रज्ञेय च्रेत्र को स्वीकार करना। कांट का स्वलच्या वस्तु का प्रत्यय कुछ ऐसा ही था। सांख्य का प्रधान तथा ग्रात्मा, ग्रुनेक दर्शन सम्प्रदायों के ज्ञाता. ईश्वर ग्रादि भी ग्रज्ञेय च्रेत्र की वस्तुएं हैं। यहां ग्रुज्ञेय का ग्रंथ है परिभाषया ग्रज्ञेय। कुछ दार्शनिक ग्रज्ञेय का प्रत्यय स्वीकार नहीं करते। उनके श्रनुसार, ग्रवधा-र्यात्मक रूप से ग्राचिन्त्य ही ग्रज्ञेय कहा जा सकता है, यथा स्वलच्या वस्तु ग्रयधारणात्मक रूप से ग्रज्ञेय है। ग्रव, जो ग्राचिन्त्य है उसका ग्रास्तित्व किस प्रकार से सोचा जा सकता है? जो चिन्त्य है वह ज्ञेय भी है, क्योंकि उसके सम्बन्ध में हम सोच सकते हैं कि वह किस प्रकार जाना जा सकता है। तब प्रश्न यह है कि जो ग्राचिन्त्य है उसकी चिन्ता हुई कैसे? यह हम स्वलच्या वस्तु के प्रत्यय से देख सकते हैं। एक प्रकार से चिन्त्य भी श्रज्ञेय हो सकता है, उदाहरणतः कुछ दार्शनिकों की योजना में ग्रन्य मन चिन्त्य हैं किन्तु ग्रज्ञेय हैं।

इस प्रकार, हमारे विचार में, ज्ञान की सीमा है या नहीं, यह प्रश्न इस बात पर निर्भर करता है कि श्राप किम श्रवधारणात्मक योजना को स्वीकार करते हैं। सभी तत्वमीमांसक किसी न किसी श्रर्थ में ज्ञान की सीमा स्वीकार करते हैं, जबिक श्रनुभववादी सामान्यतः नहीं करते। इस प्रकार ज्ञान की सीमा का प्रश्न व्यक्ति या समाज की, श्रयवा वास्तविक या समाव्य सीमा का प्रश्न नहीं है, श्रीर न ऐतिहासिक विकास क्रम का प्रश्न है (लेनिन के स्रमाव्य सीमा का प्रश्न नहीं है, श्रीर न ऐतिहासिक विकास क्रम का प्रश्न है (लेनिन के श्राप्त वचन के बावजूद)। यह प्रश्न श्रवधारणात्मक योजना के श्रनुसार स्वीकृत श्रज्ञेयता का प्रश्न है।

यशदेव शल्य

## 'ज्ञान की सीमाएं' नामक लेख की आलोचनाओं का उत्तर

त्रालोचना को पढ़ने से मुक्ते यह प्रतीत हुन्ना कि मेरा लेख ध्यानपूर्वक नहीं पढ़ा गया है श्रीर उसमें जो प्रधान प्रश्न उठाया गया है, उस पर विचार नहीं किया गया है। शल्य जी जानना चाहते हैं कि ज्ञान से मेरा अभिप्राय क्या है ? एक छोटे से लेख में इस विवाद को मैं नहीं उठा सकता था। वे कहते हैं कि मैंने यह स्पष्ट नहीं किया है कि मूल्यात्मक ज्ञान क्या है अथवा ज्ञान मूल्यात्मक कैसे है १ परन्त यदि वे ध्यान से मेरा लेख पहें तो जान पड़ेगा कि घपला मेरे मितिष्क में नहीं बल्कि उनके मितिष्क में है, क्योंकि मैंने कहीं भी ज्ञान की मूल्यात्मक नहीं कहा है, बल्कि ज्ञान के विषय में रखी जाने वाली दृष्टि को कहा है। श्रतः ज्ञान मूल्यात्मक कैसे है यह सिद्ध करने का प्रश्न ही नहीं उठता है। हां, मैंने यह अवश्य कहा है कि दर्शन में ज्ञान के प्रति हमारी दृष्टि मूल्यात्मक होती है,क्योंकि दर्शन सत्य की खोज है। यदि ध्यान देकर मेरा लेख पढ़ा गया होता तो मुक्तसे यह न पूछा जाता कि किस दार्शनिक ने सत्यासत्य में केवल मात्रात्मक मेद माना है, क्योंकि मैंने इसे बता दिया है। मुक्तसे सत्य की श्रवधारणा समभाने को कहा गया है, परन्तु ज्ञान की सीमात्रों के प्रसंग में यह त्रावश्यक नहीं है। जी ने कहा है कि मैंने अर्थापत्ति की चर्चा मूल्यात्मक ज्ञान के प्रसंग में की है। यह सर्वथा गलत है। मैंने अर्थापत्ति की चर्चा ज्ञान की अयवा बौद्धिक ज्ञान की सीमा के प्रसंग में की है। वे पूछते हैं 'सुपुप्ति में रहने वाले श्रज्ञान' से क्या तात्पर्य है १ जो कोई वेदान्त जानता होगा उसके लिये यह प्रश्न नहीं उठता। श्रुति की चर्चा करने पर शल्य जी नाक-मों सिकोड़ते हैं और बीसवीं सदी की दोहाई देते हैं। सुक्ते दर्शन के चेत्र में यह फैशन मिजाज़ी समभ में नहीं श्राती। श्रुति के महत्व को समभाने के लिए श्रुति के स्वरूप को ठीक से समभाना होगा। मैंने समभाने का प्रयत्न किया है परन्तु उधर ध्यान नहीं दिया गया है। शल्य जी का यह कथन कि मेरे अनुसार श्रुति से वस्तु-ज्ञान नहीं विधि-ज्ञान ही होता है, ग़लत है। मैंने ऐसा कहीं नहीं कहा है (द्रष्ट व्य पृष्ठ २२१)। आगे शल्य जी कहते हैं कि श्रुति यदि विधि देती है तो वह विधि का शान नहीं देती। विधि और विधि के ज्ञान में वे क्या भेद करते हैं, स्पष्ट नहीं है। शल्य जी ने ध्यान नहीं दिया है कि श्रुति की श्रीरुपेयता सिद्ध करने के लिए मैंने कहा है कि श्रुति को सापेच मानने से उसकी अनिवार्यता सिद्ध नहीं हो सकती (वह २२०)।

मेरे लेख का केन्द्र बिन्दु यह प्रश्न है: दर्शन की सार्थकता व्यावहारिक सत्य का त्याग कर श्रव्यवहार्थ की खोज में है। ज्ञान की सीमा इस श्रव्यवहार्थ वस्तु द्वारा निर्धारित है। उसका ज्ञान श्रुति द्वारा ही हो सकता है स्रत्यथा नहीं। स्रज्ञा होता कि विद्वान् लेखक इन प्रश्नों पर कुछ विचार प्रकट किये होते।

रमाकान्त त्रिपाठी हिन्दू विश्वविद्यालय, वाराणसी।

#### मत्युक्तर

श्री त्रिपाठी जी का उत्तर पाठकों के समज्ञ है। उन्होंने श्रपना उत्तर केवल इस श्रापित तक सीमित रखा है कि मैंने उनका लेख ध्यान से नहीं पढ़ा है। किन्तु यह ठोक नहीं है। मैंने यह स्पष्ट कहा है कि त्रिपाठी जी ज्ञान के विभिन्न स्तर मानते हैं श्रीर इन्हें मूल्यात्मक निर्घारण का विषय मानते हैं, श्रीर इसी के श्राधार पर मैंने उनकी श्रालोचना की है, यद्यपि यह ठीक है कि मैंने आरंभ में कुछ पंक्तियों में ज्ञान को मूल्यात्मक कहे होने की आलोचना भी की है। त्रिपाठी जी ने इन दो-चार वाक्यों की ख्राड़ लेकर शेष सम्पूर्ण ख्रालोचना की भी श्रवहेलना करदी। इसी प्रकार, सत्यासत्य को कौन दार्शनिक मात्रात्मक मानता है, इसका उत्तर भी ठीक नहीं है। उन्होंने अपने लेख में रामानन्द का नाम लिया है, किन्तु अपना लेख वे वहां (पृष्ठ २१०, पैरा ३) भ्यान से पढ़ें, वहां उनका प्रतिपादन भयानकरूप से आपित्तजनक है; वे कहते हैं "कुछ दार्शनिकों ने सत्य श्रीर श्रासत्य में मात्रात्मक भेद मानकर ज्ञान को सर्वदा सत्य कहा है। उनके अनुसार ज्ञान स्वरूपतः सत्य है। जिसे इम असत्य ज्ञान कहते हैं वास्तव में वह अपूर्ण ज्ञान है।" यहां प्रथम वान्य में कोई अर्थसंगति दिखाई नहीं देती— ज्ञान की सर्वदा सत्य मानने ज्रौर सत्यासत्य में मात्रात्मक भेद मानने में परस्पर कोई सम्बन्ध नहीं है। श्रागे अपूर्णज्ञान (अर्थात् ज्ञान की मात्रात्मकता) के प्रतिपादक के रूप में रामानन्द का नामोल्लेख है, सत्य को मात्रात्मक मानने वाले के रूप में नहीं। 'ज्ञान' का ऋभिप्राय बताने की श्रपेद्धा का उत्तर वे देते हैं कि "उस छोटे लेख में यह प्रश्न उठाना संभव नहीं था"। किन्तु उनके लेख का मृल प्रश्न ही "ज्ञान" का श्रमिपाय बताना है, तभी शेष प्रश्नों का उचित प्रतिपादन हो सकता है। त्रातः एकाघ पृष्ठ इस प्रश्न को देने से कोई हानि न होती। वास्तव में विभिन्न शास्त्रीय चर्चात्रां को छोड़ना अधिक लाभप्रद होता। ज्ञान के विवेचन के प्रसंग में सत्य की अवधारणा बताना अवश्य ही आवश्यक नहीं है किन्तु ''ज्ञान के मूल्यात्मक विश्लेषण से सत्य की उपलब्धिं मानने वाले के लिये त्रावश्य ही यह स्पष्ट करना श्रावश्यक हो जाता है कि सत्य से उनका क्या तात्पर्य है। तात्पर्य दो-चार वाक्यों में भी बताया जा सकता था। इस ग्रपेचा की दृष्टि से उनके लेख को पृ. २११-१२ पर देखें।

श्रर्थापत्ति की चर्चा त्रिपाठी जी ने मूल्यात्मक दृष्टि श्रिधिकरण के श्रन्तर्गत की है। मेरी श्रापत्ति इसी सन्दर्भ में है। श्रीर फिर, मैंने उनके श्रर्थापत्ति के विवेचन पर भी श्राद्येप किये हैं, किन्तु उनकी उन्होंने उपेद्या कर दी है। 'सुषुप्ति में रहने वाले श्रद्यान' सम्बन्धी प्रश्न मैंने उनसे किए हैं, शंकराचार्य से नहीं। वेदान्त पर विचार आरंभ करेंगे तो विचारविमर्श का कहीं अन्त नहीं होगा! यदि आप किसी बात को मानते हैं तो उसके लिये
उत्तरदायित्व आपको लेना चाहिये। श्रुति की अपीरुषेयता के प्रसंग में बीसवीं सदा की
दोहाई फैशन की दृष्टि से नहीं दी गयी प्रत्युत इसलिए कि इतनी शताब्दियों के ज्ञानार्जन के
प्रयत्नों का लाभ उठाया होना अपेक्तित है। किन्तु मैंने इस आपित्त को छोड़ते हुए अन्य
तर्क भी प्रस्तुत किये हैं, जिनकी अवहेलना कर दी गयी है। विधि और विधि—ज्ञान में भेद
मैंने सोदाहरण समक्ताया है। पुनः देखें; विधि: "ब्राह्मण का वध नहीं करना चाहिये"।
प्रकथन "यह विधि है कि ब्राह्मण का वध नहीं करना चाहिये"। यह त्रिपाठी जी भी स्वीकार
करते हैं कि ज्ञान सत्याश्रित है, किन्तु विधि का सत्य से कोई सम्बन्ध नहीं है। जहां तक श्रुति से
वस्तु–ज्ञान का सम्बन्ध है, उसके लिये में यहां केवल अपनी आपित्त दुहराना चाहता हूँ कि
इस प्रसंग में श्रुति मूल स्रोत नहीं हो सकती, श्रुति—कत्तों के लिए अनुभव किया होना
आवश्यक है।

श्रव्यावहारिक वस्तु सम्बन्धी प्रश्न मैंने जानबूम्क कर छोड़ दिया था, यह प्रश्न सम्पूर्ण प्रणाली के विवेचन की श्रपेद्धा करता है। मैंने स्वयं इस प्रश्न पर श्रपनी पुस्तक दार्शनिक विश्लेषण के प्रथम दो निवन्धों में विचार किया है श्रीर कुछ "ज्ञान का विश्लेषण" (दार्शनिक श्रप्रैल १६६३) लेख में भी विचार किया है। तो भी यहां इतना कहन श्रप्रासगिक न होगा कि त्रिपाठी जी ने यह तो बताया कि श्रर्थापत्ति से श्रव्यावहारिक वस्तु का संकेत मिलता है श्रीर श्रुति से ज्ञान, किन्तु यह नहीं बताया कि यह संभव किस प्रकार है, जबिक श्रव्यावहारिक वस्तु परिभाषया श्रनिर्वाच्य है। यहां पुनः ज्ञान की श्रवधारणा का स्पष्टीकरण श्रपेद्धित है श्रीर श्रव्यवहार्थ वस्तु का स्वरूप निरूपण भी।

यह प्रत्युत्तर इस लए आवश्यक हुआ क्योंकि त्रिपाठी जी ने कोई युक्ति न देकर पाठकों को उचित निर्णाय का अवसर नहीं दिया है।

यशदेव शल्य

## प्रत्यक्त की वेदान्तीय परिमापा

श्री नारायण शास्त्री द्राविड़ ने दार्शनिक के जनवरो १६६४ स्रंक में प्रकाशित स्रपने लेख "प्रत्यच्च की वेदान्तीय परिभाषा" में प्रत्यच्च को वेदान्तीय परिभाषा देने के स्रांतिरिक्त प्रत्यच्च की तथाकथित वैद्यानिक परिभाषा की स्रालोचना भी की है। ठीक तो यह है कि उन्होंने इस तथाकथित वैद्यानिक परिभाषा की स्रालोचना करने में स्रिधिक परिश्रम किया है स्रौर वेदान्तीय परिभाषा देने में कम प्रयत्न किया है।

(१) प्रत्यत्त की वैज्ञानिक परिभाषा की त्र्यालीचना का प्रसंग द्राविड़ जी ने इस प्रकार प्रस्तुत किया है कि "अनेक आधुनिक समी सकों की प्रत्यस् सम्बन्धी वेदान्तीय स्पष्टी करण के सम्बन्ध में यह शिकायत है कि वह बिल्कुल अवैज्ञानिक है।" (पृष्ठ ४७) स्रौर वे इसका प्रतिवाद करते हुए कहते हैं कि "वास्तव में वैज्ञानिकों द्वारा प्रस्तुत परिभाषा ही ऋवैज्ञानिक है" (पृष्ठ ४८) श्रोर इस प्रकार, वेदान्तीय परिभाषा वैज्ञानिक है। किन्तु इमने श्री द्राविड़ के श्रातिरिक्त कोई ऐसा सजन नहीं देखा जो प्रत्यत्त की किसी दार्शनिक परिभाषा को वैज्ञानिक या अवैज्ञानिक ठहराकर उसकी निन्दा-स्तुति करता हो। प्रत्यद्दा की तथाकथित वैज्ञानिक परिभाषा की कसौटी पर वेदान्तीय परिभाषा ही नहीं, तार्किक प्रत्यत्त्वादियों (कार्नेप त्यादि) की परिभाषा भी अवैज्ञानिक कही जायगी, क्योंकि वे भी अपनी परिभाषा में किरणों और रेटिना में प्रसारित प्रतिक्रिया की चर्चा नहीं करते। किन्तु फिर भी वे वैज्ञानिक अवधारणात्रों और सिद्धान्तों (थियरीज़) की परीचा त्रौर विवेचना करते हैं त्रौर उनका प्रत्यच्च सम्बन्धी मत इसमें त्राधारभूत होता है। दूसरी बात यह है कि शरीर विज्ञान प्रत्यक्त की परिभाषा नहीं देता, वह केवल प्रत्यद्वा-स्थिति में विद्यमान एक सम्बन्ध विशेष की एक विशेष सन्दर्भ में व्याख्या करता है। उदाहरगातः 'यह मेज़ हैं' (अथवा, 'मैं मेज़ देख रहा हूँ') को लें। यहां कहा जायगा कि मेज़ से लौट कर श्रायी किरणें रेटिना श्रादि के सम्पर्क में श्राकर शरीर में प्रतिक्रिया उत्पन्न करती हैं स्त्रीर स्त्रन्ततः संवेद घटित होता है। किन्तु किरणें क्या हैं स्त्रीर शारीरिक प्रतिक्रिया क्या है ? इन्हें क्या ऋर्थ दिया जाय ? ऋौर इस प्रकार इम पुनः प्रत्यक्त का ऋाश्रय लेते हैं। इस प्रत्यिभमुख प्रक्रिया (reversed process) की शब्दावली में किरणें स्त्रीर शारीरिक प्रतिक्रियाएं श्रभ्युपगम (हाइपोथिसिस) बन जाती हैं। किन्तु जबतक दार्शनिक सन्दर्भ में इस प्रक्रिया का हम प्रतिवर्तन नहीं करते श्रीर इस प्रकार प्रत्यदा को श्राधारभृत नहीं बनाते तबतक वैज्ञानिक व्याख्या की उपयोगिता रहती हैं; दूसरे शब्दों में, वैज्ञानिक सन्दर्भ में वैज्ञानिक व्याख्या का ऋौचित्य ऋतुएण रहता है। उदाहरणतः, यदि ऋांखों के सम्मुख हाथ कर दिया जाय तो सम्मुख दिखाई देने वाला मेज नहीं दिखाई देगा, यदि ऋँगुली से एक ऋांख को विशेष प्रकार से दबाया जाय तो एक मेज़ के स्थान पर दो दिखाई देने लगेंगे त्रादि स्थितियों की व्यावहारिक सन्दर्भ में व्याख्या की स्रावश्यकता है स्रोर शरीर विज्ञान तथा भूतविज्ञान इन प्रश्नों का उस सन्दर्भ में

समाधान करते हैं। इस सन्दर्भ से बाहर इनका कोई दावा नहीं है; श्रौर श्रातएव न इनको कसौटी बनाकर किसी दार्शनिक व्याख्या की त्रालोचना की जा सकती है, त्रीर न जानमीमांसा के त्राधारभूत प्रश्नों को लेकर वैङ्गानिक की त्रालोचना ही उचित है। उदाहरणतः यदि कोई वैज्ञानिक से पूछता है, तुम्हें कैसे मालूम कि जब मैं मेज़ देखता हूँ तब मेरी रेटिना आदि में प्रतिक्रिया उत्पन्न होती है ? श्रीर उसके यह उत्तर देने पर कि नाड़ियों में होने वाली यह प्रतिक्रिया अमुक अमुक प्रकार से देखी जा सकती है, दार्शनिक का यह कहना कि "किन्तु जो तम देखोगे वह केवल तम्हारी रेटिना त्रादि में उत्पन्न प्रतिक्रिया के परिणाम स्वरूप उत्पन्न संवेद हैं", उचित नहीं है, क्योंकि शरीरवैज्ञानिक सन्दर्भ में यह प्रश्न श्रनुचित है। श्रवएव, जैसाकि हमने कहा, विज्ञान प्रत्यज्ञ की परिभाषा नहीं देता, क्योंकि यह प्रत्यज्ञ को पूर्वकिल्पत कर किरण-प्रसार और रेटिनल प्रतिक्रिया आदि को अम्युप्पम कहता है। सम्मुख दिखाई देने में ऋाँख, रेटिना ऋादि में प्रतिक्रिया का ऋभ्युपगम ऋाँख बन्द करने या दिखाई न देने त्रादि के तथ्य से सम्बन्ध रखता है। दिखाई न देने पर कोई ब्यिक्त वेदान्ती के पास भीतरी चैतन्य के विकार दूर कराने नहीं जायगा, ग्रौर न ही यह ही समसेगा कि उपाधियां दूर हो जाने से ऋब वस्तुएं पृथक् दिखाई देना बन्द हो गयी हैं। वह डाक्टर के पास ऋाँख के इलाज के लिए जायगा। यही वैद्यानिक व्याख्या का ऋौचित्य है। इस प्रकार द्राविड जी को वैज्ञानिक की छीछालेदार अनावश्यक और अनाहत है।

(२) द्राविड जो 'प्रत्यदा' श्रीर 'ज्ञान' शब्दों का प्रयोग पर्याय के रूप में करते प्रतीत होते हैं, जैसे "प्रत्यत् न शारीरिक प्रतिक्रिया है न मानसिक। प्रत्यदा-ज्ञान स्त्रीर उसके घटित होने के मृल स्वरूप शरीर के विभिन्न ऋवयवों में जो क्रियाएं होती हैं उन्हें एकरूप मान लेने का ही यह परिणाम है कि ज्ञान का वर्णन प्रतिक्रिया रूप में वैज्ञानिक लोग निस्संकोच करने लगे हैं।" (पृ. ५२) किन्तु 'प्रत्यच्न' श्रीर 'ज्ञान' पर्याय नहीं हैं; भ्रम में भी प्रत्यचा होता है, यह दर्शन का एक सामान्य विद्यार्थी भी जानता है। इसी प्रकार वे 'त्राज्ञान' शब्द का प्रयोग भी 'ज्ञानाभाव' के अर्थ में न करके 'भ्रम' के अर्थ में करते प्रतीत होते हैं; उदाहरणतः "रस्सी में सांप का अस्तित्व एक ख्रोर रस्सी ख्रीर दूसरी ख्रीर द्रष्टा दोनों के ख्रज्ञान के सहयोग का परिगाम है" (पृष्ठ ४६) यहां एक श्रीर बात द्रष्टव्य है "द्रष्टा" श्रीर "रस्सी" में "श्रज्ञान का सहयोग" कैसे होता है ? इसका उत्तर वे देते हैं "केवल अज्ञान से (यहां उनका अभि-प्राय है, द्रष्टा की सिकय कल्पना से) सांप का आभास नहीं हो सकता। .....कारण यह है कि श्रज्ञान श्रामास को पैदा कर सकता है लेकिन उसको सत्य का स्वरूप दिलाने तथा बनाये रखने के लिए सत्य के ऋधिष्ठान की ऋावश्यकता होगी।" (पृष्ठ ४६) यहां उनका कथ्य स्पष्ट नहीं है। भ्रम-सर्प दो तरह के दिखायी दे सकता है - रस्सी रहने पर और रस्सी न रहने पर, जैसे स्वप्न या मितिभ्रम में। दोनों श्रवस्था श्रां में उसे "सत्य का स्वरूप" समान रूप से उपलब्ब होता है अथवा नहीं होता है। इस प्रकार ''अज्ञान का सहयोग'' अनावश्यक है। फिर "ग्रज्ञान के सहयोग" का त्र्यर्थ उनकी ब्रावचारणा के ब्रानुसार यह भी होना चाहिये कि भ्रम- तर्प केवल कर्ता की कल्यना (जिसमें उसका मानसिक खजन-प्रयत्न होता है) के

कारण ही दिखाई नहीं देता प्रत्युत रस्सी का प्रदर्शन-प्रयत्न भी उसमें निहित रहता है, क्योंकि जैसाकि हम ग्रागे देखेंगे, ये द्रष्टा ग्रोर विषय दोनों को चैतन्य कहकर उनके परस्पर ग्राकृष्ट करने की कल्पना भी प्रस्तुत करते हैं। किन्तु जैसाकि हमने कहा, ग्राधिष्ठान के बिना भी सर्प दिखायों दे सकता है, वहां पता नहीं कौन सा बाह्य चैतन्य ग्राकृष्ट होता है। जहां तक प्रत्यच्च को "बनाये रखने" का सम्बन्ध है, प्रत्यच्च 'वना' नहीं रहता क्योंकि तब उसमें "नावीन्य" नहीं रहेगा, जोकि वेदान्त प्रत्यच्च के लिये ग्रावश्यक मानता है। ग्रातः प्रत्यच्च को चित्रा भानना ग्रावश्यक है, च्चण का जो भी स्वरूप श्राप स्वीकार करें।

(३) पृष्ठ ५०-५२ पर द्राविड़ जी ने प्रत्यक्त की शारीर है ज्ञानिक न्यान्या पर कुछ श्रापत्तियां की हैं। ये श्रापत्तियां मुख्यतः द्रष्टा की एकाग्रता श्रीर संस्कारों से सम्बन्धित हैं। किन्तु में नहीं जानता कि कीन ऐसा शारीर वैज्ञानिक है जो एकाग्रता श्रीर संस्कारों के महत्व को स्वे कार नहीं करता श्रीर इनका श्रपनी व्याख्या में समावेश नहीं करता १ किन्तु द्राविड़ जी इनका समावेश श्रपनी व्याख्या में नहीं कर सकते। मेज सम्मुख रहने पर भी जब ध्यान उस श्रोर न रहने पर प्रत्यक्त घटित नहीं होता तो इसका स्वयं प्रत्यक्त से कोई सम्बन्ध नहीं है। प्रत्यक्त का प्रश्न उसके घटित होने पर श्रारंभ होता है। श्रीर जबिक नावीन्य प्रत्यक्त का श्रानिवार्य लक्ताण है तो संस्कार भी उसके क्षेत्र से बाहर की वस्तु हैं, क्योंकि संस्कार प्रत्यक्त समाप्त होने पर विकल्प की स्थिति में उत्पन्न होते हैं। बौद्ध दार्शनिकों ने इस विषय पर पर्याप्त विस्तार से विचार किया है श्रीर इसका स्पष्टीकरण किया है। पश्चिम में भी डेकार्ट से लेकर यह चर्चा बहुत विस्तृत रूप से की गयी है।

(४) किन्तु द्राविड जी अवधान और संस्कारादि को प्रत्यदा के प्रकरण में लाकर श्रीर निर्वारित प्रतिक्रिया (नियत प्रतिभास-कंडीशंड रीफ्लेक्स) के सिद्धान्त को भूलकर एक त्रोर विज्ञान पर दोषारोपण "करते हैं त्रौर दूसरी त्रोर इससे वेदान्तीय त्राहमा की स्वतंत्रता का प्रतिपादन करते हैं; किस तर्क से, यह वही जानें। वे कहते हैं "वेदान्त स्त्रात्मा को पूर्णतया स्वतंत्र मानता है। त्रात्मा शरीर, मन त्रादि से छुटकार पा सकतो है क्योंकि ग्रन्ततोगत्वा ब्रात्मा के सभी बन्धन उसी के निर्माण किए हुए हैं। .... विज्ञान को ब्रात्मा का स्वातंत्र्य मान्य न होने के कारण वह उत्तेजक की विशेष परिस्थितियों में श्रममर्थता का सन्तोष-दापक स्पष्टीकरण नहीं दे सकता। "इश्य वस्तु आन्तरिक विज्ञान का बाह्य रूप है " " त्र्यादि । (पृ. ५१) श्रव, 'श्रात्मा का स्वतंत्र हो सकना" प्रत्यदा की स्थिति की कैसे व्याख्या करता है १ जबतक आत्मा स्वतन्त्र नहीं है तबतक क्या वह प्रत्यद्दा नहीं करता १ स्त्रात्मा की हवतन्त्रता का "प्रत्यत् में उसके सहयोग देने" से क्या सम्बन्ध है ? जब द्रष्टा का ध्यान "सम्मुख प्रस्तुत" वस्तु में नहीं रहता तब क्या वैसा आतमा के परतंत्र रहने के कारण रहता है ? पुतः "यदि दृश्य वस्तु श्रान्तरिक विज्ञान का ही बाह्य रूप है" तो (१) व्यवधान श्राने पर दिखाई न देने, (२) ऋवधान होने या न होने, (३) द्रष्टा के संस्कार तथा (४) विषय स्थित चैतन्य के त्राकृष्ट होने का क्या तात्पर्य है ? यहां त्राध्यात्मिक भ्रम त्रौर ज्ञान की त्रवधारणा अपेद्मित नहों है प्रत्युत रस्सी अगैर माँप की, अगैर पुनः स्पप्न-प्रत्यच् और जाग्रत-प्रत्यच् में श्रन्तर की व्याख्या श्रपेचित है।

(५) इसके पश्चात् वे प्रत्यच्न की वेदान्तीय परिभाषा देते हैं — "हरेक प्रत्यच्न ज्ञान ब्रह्म साज्ञातकार की या विशवव्यापी चैतन्य सत्ता की एक दाणिक प्रतीति है जो ज्ञ्णमात्र स्थायी होने से, या उपाधियों से पूर्णतया उन्मुक न होने से हो ब्रह्मानुभूति जैसी नहीं प्रतीत होती। फिर भी प्रत्यत्त में त्त्ऐक नावीन्य, चमत्कार श्रीर श्रानन्द का जो श्रनुभव होता है उसे ब्रह्म-स्रनुभूति का ही लच्चण कहना उपयुक्त होगा (यहां यह ध्या<mark>न र</mark>खना स्रावश्यक है कि नावीन्य रहित ज्ञान को वेदान्ती प्रत्यज्ञरूप नहीं मानते)"। (पृ. ५५) इस प्रकार, उनके अनुसार, प्रत्यचा त्रौर ब्रह्मानुभव में त्र्यन्तर केवल यह है कि प्रत्यच् चािएक होता है स्त्रौर ब्रह्मानुभव शाश्वत । किन्तु प्रत्यक्त में रहने वाले विषय-विषयी भेद के बारे में उनका क्या कहना है, (यह भेद वे मानते हैं यह उनकी भ्रम श्रौर अज्ञान श्रादि की चर्चा से स्पष्ट है) क्योंकि ब्रह्मानुभव में यह भेद नहीं रहता। फिर प्रत्यन्त में त्र्यानन्दादि त्र्यनुभव का सहचार भी, उसकी च्चिंगिकता के कारण, नहीं हो सकता (किन्तु यह श्रापत्ति छोड़ी जा सकती है)। वास्तव में वेदान्त का नावीन्य को प्रत्यच् का त्र्यावश्यक लच्च्या मानना यह बताता है कि वह प्रत्यच्च में विषय की स्वतंत्र सत्ता मानने को बाध्य है। विषय के नावीन्य का एक ऋर्थ यह है विषय की वैसी प्रतीति, जैसी प्रत्यदा में होती है, द्रष्टा के किसी विचार, इच्छा आदि से निर्धारित नहीं है ब्रौर न वह विषयी के किसी प्रकार से ब्राचीन है। किन्तु विश्वव्यापी सत्ता के लिये कुछ भी विषय नहीं हो सकता, श्रतः कोई प्रत्यत्त भी उसे नहीं हो सकता। इस प्रकार, यह स्पष्ट नहीं है कि द्राविड़ जी द्वारा प्रस्तुत प्रत्यच् की वेदान्तीय परिभाषा की उपयोगिता किस प्रकार से श्रिधिक है। वे इसका एक कारण देते हैं, उनके अनुसार "घड़े की हर रूप में अपने को श्रमिन्यक करने की शिक .....के पीछे है चैतन्य, जो उतनी ही मात्रा में घड़े में विद्यमान है जितना उसके द्रष्टा में या उसके ज्ञान में। ""द्रष्टा स्रपने स्थान में स्रौर हश्य स्रपने स्थान में एक दूसरे से त्रालग-त्रालग होकर पड़े रहें तो प्रत्यन्त ज्ञान कदापि घटित नहीं हो सकता ! हश्य वस्तु में का चैतन्यांश द्रष्टा को ऋपनी ऋोर ऋाकृष्ट करता है ऋौर द्रष्टा में का चैतन्यांश उसकी ब्रोर उन्मुख होता है।" (पृ. ५४) ब्रब, यहां यह समम् नहीं ब्राया कि यदि विषय-विषयी की तात्विक एकरूपता प्रत्यदा के लिये स्रावश्यक है तो वह तत्व चैतन्यात्मक होने से क्या प्रयोजन सँवरता है, उसे भौतिक मानने से क्या हानि होती है ? यदि आपत्ति यह हो कि संवेद को भौतिक कहना अनुचित है क्योंकि उसका स्वरूप भौतिक की अवधारणा में सम्यक्तया निरूपित नहीं हो सकता, तो बाह्य विषय, जैसे घट, स्पष्टतः भौतिकता की अवधारणा के श्चन्तर्गत निरूप्य हैं श्रीर वे चैतन्य की श्चवधारणा के श्चन्तर्गत निरूप्य नहीं हैं। वास्तव में, संवेद भी चैतन्य गुण प्रदर्शित नहीं करता, किन्तु यह चर्चा यहां श्रवान्तर है। इस प्रकार द्राविइ जी की उपर्युक्त व्याख्या कोई दार्शनिक प्रयोजन सिद्ध नहीं करती। दूसरी कठिनाई यह है कि क्या घटे चैतन्य श्रीर दृष्ट्रि चैतन्य भिन्न-भिन्न हैं १ नहीं, तो "श्राकुष्ट करने" का क्या श्रमिप्राय है १ ''ब्राकुष्ट करने तथा होने'' ब्रौर ''ब्रान्तरिक विज्ञान के बाहर प्रतीत होने'' में क्या संगति है ? चैतन्य के अवधारणात्मक सन्दर्भ में "आन्तरिक" श्रीर "बाह्य" की सार्थकता

किस प्रकार संभव है, विशेषतः जब चैतन्य सर्वव्यापक तत्व है १ अम में (रस्सी में सर्प के अम तथा मितअम की आधार-रहित अम-प्रतीति) में आन्तरिक चैतन्य और बाह्य चैतन्य में क्या सम्बन्ध होता है १ पुनः, यदि दोनों में "समान मात्रा में चैतन्य" विद्यमान है तो द्रष्टा और विषय में अन्तर का क्या आधार है १ उन्मुखता १ उन्मुखता "का विश्वव्यापी चैतन्य" की पदावली में क्या लच्च है १ क्या बट को प्रत्यच्च हो सकता है १ क्यों नहीं हो सकता १ (६) इन सब प्रश्नों के उत्तर वेदान्त और द्राविड जी क्या देंगे यह सब जानते हैं, किन्तु किटनाई यह है कि ये उत्तर न केवल अवधारणात्मक तर्क तक रह कर नहीं दिये जा सकते प्रत्युत तत्वमीमांसात्मक अतीन्द्रिय के स्तर तक जाकर भी नहीं दिये जा सकते, इसके लिए अन्ताकरण के उल्लिसत होकर विषय की दिशा में प्रसृत होने', 'प्रमाता की व्यापक और आत्म लीन चेतना के विषय के साथ सम्पर्क स्थापित करने' (पृष्ठ ५६) जैसी पौराणिक कल्पनाएं करनी आवश्यक हैं। दार्शनिक विवेचन में उचित यह है कि हम सन्दर्भ का ध्यान रखें और उसमें समाहित अवधारणाओं का स्पष्टीकरण करें। "प्रत्यच्न" इसका सुन्दर उदाहरण है, इसकी व्याख्या के लिये आवश्यक यह है कि हम पहले यह स्पष्ट करें कि प्रत्यच्न-स्थिति क्या है, और फिर इस स्थित में क्या निहित है, निक सब प्रकार के चैतन्य, ब्रह्म और माया आदि के कमेले में पहें।

श्रात में यह कह देना भी श्रावश्यक है कि हमारी श्रालोचना का उद्देश्य वेदान्तीय परिभाषा से कोई संबंध नहीं रखता, हमारा उद्देश्य केवल द्राविड़ जी के प्रतिपादन की श्रालोचना करना है।

The company of matrix was a string court of the form of any more of the form of any more of the form o

यशदेव शल्य

मेरे उपरोक्त शीर्षक के लेख पर श्री यशदेव शल्य ने कुछ स्त्रापत्तियां उपस्थित की हैं। इनके संज्ञित समाधान यथा क्रम नीचे दिये जाते हैं:—

. The state of the state of the state of

- (१) मैंने लेख में हैशानिक परिभाषा की त्रालोचना पर श्राधिक लिखा है त्रीर वेदान्तीय परिभाषा पर कम यह शल्य जी का कथन सही है। ऐसा करने का कारण मेरा यह विचार या कि वेदान्त की परिभाषा से श्राविकांश भारतीय विचारक परिचित होंगे। लेकिन जिस प्रकार के त्राचिप मेरे लेख पर उठाये गये हैं उनपर से उक्त विचार गलत सबित हुत्रा यह मैं सखेद स्वीकार करता हूँ।
- (२) श्री शल्य जी का यह कथन कि 'हमने श्री द्राविड के श्रितिरिक कोई ऐसा सजन नहीं देखा जो प्रत्यच्च की किसी दार्शनिक परिभाषा को वैज्ञानिक या श्रवैज्ञानिक ठहराकर उसकी निन्दा—स्तुति करता हो' बड़ा ही विस्मयकारक है। इस कथन के प्रतिवाद के तौर पर दार्शनिक श्रप्रैल '६३ के पृ. ६५ पर छपी हुई श्री देवराज जी की निग्न पंक्तियां उद्भृत कर देना ही पर्याप्त होगा। पंक्तियां ये हैं:—

"उत्तर वेदान्त में प्रतिपत्ती का खरडन करने के लिये … कल्पनाश्चों की भरमार है। … श्चन्तः करण वृत्ति के बाह्य जाने की … कल्पनायें ऐसी ही चीज़ें हैं। … श्चाज के शरीर विश्वान एवं दर्शन-क्रिया विश्वान के प्रकाश में वृत्तियों के बिहर्गमन की कल्पना एकदम ही हास्यास्पद बन गयी है।"

(३) मालूम पड़ता है कि यहां शल्य जी कहना कुछ चाहते हैं किन्तु कुछ श्रीर ही कह गये हैं। उनका मन्तव्य है कि दार्शनिक परिभाषा दार्शनिक श्रीर वैज्ञानिक परिभाषा देशानिक सन्दर्भ में प्रयुक्त होनी चाहिये। इस फर्क की उपयुक्तता के लिये उनका यह तर्क कि "वस्तु पर से लौटने वाली किरणों क्या हैं, शारीरिक प्रतिक्रया क्या है ? जैसे प्रश्न दार्शनिक वैज्ञानिक से पूछुने लगे तो वह प्रत्यच्च की परिभाषा बनाने की दिशा में श्राप्तर ही नहीं हो सकता," इस पर हमारा कथन यह है कि उक्त तर्क से शल्य जी जो चाहते हैं उसके ठीक प्रतिकृल बात ही साबित होती है। वह यह है कि प्रत्यच्च की परिभाषा चाहे वैज्ञानिक दे या दार्शनिक उन दोनों को प्रत्यच्च नाम की कोई चीज़ है, यह मानकर ही चलना होगा, भले ही प्रत्यच्च प्रक्रिया के या प्रत्यच्च के स्वरूप वे विश्लेषण के सम्बन्ध में उनमें मतमेद हो। सामान्यतः वैज्ञानिक प्रत्यच्च के स्वरूप वे विश्लेषण के सम्बन्ध में उनमें मतमेद हो। सामान्यतः वैज्ञानिक प्रत्यच्च के स्वरूप को समभने की चेध्टा करता है। प्रत्यच्च के कारणों के बारे में भी दार्शनिकों के कुछ श्रपने विचार हैं। श्रतः किसी भी हालत में सन्दर्भ भेद की बिना पर देशानिक या दार्शनिक परिभाषा को स्वयंपूर्ण नहीं माना जा सकता। विभिन्नत्या परिभाषित वस्तु एक नहीं हो सकती। या तो उसके विभिन्न पहलू या विभिन्न घटक या विभिन्न कारण ही विभिन्न परिभाषाओं के श्रलग श्रलग विषय हो सकते हैं। इस स्पष्टीकरण को ध्यान में

रखते हुए शल्य जी का यह कथन कि 'विज्ञान प्रत्यक्त की परिभाषा नहीं देता क्योंकि यह प्रत्यक्त को पूर्वकिल्पत कर किरण प्रसार आदि को अभ्युपगम कहता है' कितना असंगत है, यह समभाने की जरूरत नहीं होगी। वैज्ञानिक और दार्शनिक दोनों के लिए प्रत्यक्त का घटित होना यही एक पूर्वकिल्पत बात है। वैज्ञानिक किरण-प्रसार आदि अभ्युपगमों के आधार पर उसका स्पष्टोकरण इसीलिए देता है कि वह शारीरिक प्रक्रिया से परे प्रत्यक्त का अस्तित्व नहीं मानता। दार्शनिक इन अभ्युपगमों को त्याज्य नहीं कहता, वह तो केवल इन्हें अपर्याप्त समभता है, क्योंकि उसके विचार में प्रत्यक्तानुभव शरीर-प्रक्रिया से परे कोई बात है। यही मैंने अपनी समीक्ता में दिखलाया है।

द्रष्टा का अगान तथा अम का आवधान रंगन तथा अम का आवधान रंगन तथा किया है उसपर (५) प्रत्यच्च को बनाये रखने के सम्बन्ध में मैंने एक स्थान पर जो उल्लेख किया है उसपर शल्य जी की यह आपित है कि प्रत्यच्च में यदि नावीन्य हो तो इसे च्चांग्क भी होना चाहिये, शल्य जी की यह आपित है कि प्रत्यच्च में अनायास इसका निराकरण कर दिया गया है। वह यह है आपित है। वेदान्त के ग्रंथों में अनायास इसका निराकरण कर दिया गया है। वह यह है कि प्रत्यच्च थोड़े या अधिक समय बना रह सकता है क्योंकि वह मन की एक वृत्ति है और जब तक वृत्ति बदलती नहीं तब तक ज्ञान वही बना रहता है और उसका नावीन्य मंग नहीं हो पाता। तक वृत्ति बदलती नहीं तब तक ज्ञान वही बना रहता है और उसका नावीन्य होगा ? इस के उत्तर इस पर यह पूछा गया है कि यदि विषय वही है तो ज्ञान में कैसे नावीन्य होगा ? इस के उत्तर दो हैं। एक यह कि एक ही दोर्च काल स्थायी ज्ञान में विभिन्न च्चण समाविष्ट हो कर उसे नवीनता प्रदान करते हैं, जिसका तत्यर्थ यह है कि ज्ञान का नावीन्य सर्वथा विषय कृत न होकर उसकी आन्तरिक परिवर्तनशीलता से, जो कि विषय की परिवर्तनशीलता का परिणाम है, निर्धारित उसकी आन्तरिक परिवर्तनशीलता से, जो कि विषय की परिवर्तनशीलता का परिणाम है, निर्धारित उसकी आन्तरिक परिवर्तनशीलता से, जो कि विषय की परिवर्तनशीलता का परिणाम है, निर्धारित उसकी आन्तरिक परिवर्तनशीलता से, जो कि विषय काल बाह्य है (अर्थात् वन्तु का काल और उसका है। दूसरा उत्तर यह है कि मनोवृत्ति स्वयं काल बाह्य है (अर्थात् वन्तु का काल खोर उसका काल एक नहीं होते) अतः वह जितने समय तक (बाह्य काल की दृष्टि से) बनी रहेगी तबतक वह एक और नवीन ही होगी।

वह एक आर गया हा साम । (६) मनोवैज्ञानिक व्याख्या संबंधी मेरी कुछ त्र्यापत्तियों में द्रष्टा की एकाग्रता तथा संस्कारों के

महत्व की ऋोर ध्यान ऋाकुष्ट किया गया है, यह मान कर शल्य जी कहते हैं कि मैं इन बातों को ऋपनी व्याख्या में समाविष्ट नहीं कर मकता। मैंने स्पष्ट रूप से इस संबंध में लिखा है कि द्रष्टा का स्वयं विषय की ऋोर उन्मुख होना ही उसकी एकाग्रता है। इस संबंध में संस्कारों की जो बात शल्य जी ने चलायी है वह बिल्कुल ऋसंबद्ध है। मैंने 'सेट' की ऋवधारणा की ऋनुपयुक्तता स्पष्ट करते हुए जो निष्कर्ष प्रस्तुत किया है वह यही है कि ऋवधान का स्पष्टीकरण शरीर की किसी स्थिति विशेष के द्वारा नहीं दिया जा सकता। कंडीशएड रिफ्तेक्स का संबंध विषय के अति शरीर की जो नैसर्गिक प्रतिक्रिया होती है उस से ही हो सकता है। इस प्रतिक्रिया का घटित होना प्रत्यन्त के लिए ऋगवश्यक नहीं है, यह मेरे विवेचन से ऋपने ऋाप स्पष्ट हो जाता है।

- (७) ब्रात्मा की स्वतन्त्रता प्रस्थापित करना यह लेख का विषय नहीं है। वह यह दिखाना है कि प्रत्यक्त की उपपत्ति ब्रात्मस्वातन्त्र्य की कल्पना की मदद से श्रच्छी तरह दी जा सकती है। इस संदर्भ में शल्य जी ने जो ब्रानेक प्रश्न पूछे हैं (जैसे 'व्यवधान श्राने पर वस्तु क्यों दिखाई नहीं देती ?' इत्यादि ) उन का बहुत ही सरल उत्तर यह है कि प्रत्यक्त या श्रन्य किसी ज्ञान में ब्रात्मा का स्वातन्त्र्य न पूर्णरूप से ब्रामिन्यक्त होता है न ही वह बिल्कुल ब्रामिभूत रहता है। ब्रांतिम सक्ता के श्रातिरिक्त किसी भी वस्तु का ज्ञान न पूर्णत्या भ्रम (इंश्यापुत्र के ज्ञान की तरह) होता है, न पूर्णत्या सत्। जहां तक उसमें ब्रासदाभास विद्यमान है वहां तक विषय-ज्ञान सम्बन्धी नियम उसे लागू होंगे ही। इस ज्ञान में ब्रोर सामान्य भ्रम में उतना ही फर्क है जितना एक स्वप्न ब्रोर उसके भीतर घटित होने वाले दूसरे स्वप्न में।
- (७) इसके अनंतर शल्य जी ने एक ही जैसे अपनेक प्रश्नों की श्रांखला ही प्रस्तुत कर दी है। वे पूछते हैं प्रत्यच्च यदि ब्रह्मानुभव जैसा है तो उस में विषय-विषयि भेद कैसे हो सकता है ? इन दोनों के एक दूसरे को आकृष्ट करने की बात वैसे उपयुक्त हो सकती है ? ज्ञान को विषय सापेच न माना जाय तो उसमें नवीनता कहां से ऋायेगी ? विषय-विषयी की तात्विक एक-रूपता शान के लिये आवश्यक ही हो तो वह भौतिक विषय के स्वरूप की ही क्यों न मानी जाय ? इन सब प्रश्नों का संच्रेप में उत्तर इस प्रकार है : प्रत्यच्च ज्ञान की स्थिति में द्रष्टा श्रीर दृश्य को एक दूसरे से श्रलगाने वाली कुछ उपाधियां ज्ञान के कारण श्रपसारित हो जाती हैं जिस से द्रष्टा विषय को आतमसात् कर पाता है। इस इद तक प्रत्यच्च ब्रह्म ज्ञान जैसा ही है, लेकिन द्रष्टा की अपनी भी कुछ सामान्य उपाधियां (Determinations) होती हैं जिन का पूर्ण श्रपसारण ब्रह्मात्मैक्य प्रतीति के लिये श्रावश्यक है। श्रतः जब तक संपूर्ण उपाधियों का निरसन नहीं हो जाता तब तक विषय ज्ञान के नियम प्रत्यचा को लागू होंगे ही, लेकिन केवल उन्हीं की मदद से प्रत्यज्ञ का स्पष्टीकरण नहीं दिया जा सकता। श्रव रही विषय विषयी की भौतिक स्वरूप की एकता की बात। इतनी फूइड कल्पना तो शायद ही कोई हो। विषय-विषयी का ऐक्य श्रनुभवगम्य बात है। ये दोनों जड़ हैं यह मान लेने पर भी ऐक्यानु-भूति, जो त्राजड़ है, उसको किस के पद्म में रखा जाय ? जड़ वस्तु का प्रत्यद्म में प्रवेश होता हन्ना सा दिखलाई जरूर पड़ता है लेकिन यदि वास्तव में विषय जड़ हो तो प्रत्यन्त में उसके



साय द्रष्टा का संबंध प्रस्थापित ही नहीं हो सकता। एक ही वस्तु भिन्न-भिन्न उपाधियों से परिन्छन्न हो ज्ञानी है। प्रत्यत्त में इन उपाधियों में से कुछ अपसृत हो जाती हैं तथा उन से परिन्छन्न वस्तु की एकरूपता की आंशिक भलक दिखाई पड़ने लगती है। अपनी आलोचना के अंत में शल्य जी जो बात कहते हैं वह पूर्णतः निराधार है। उनके वांक्य ये हैं—इन सब प्रश्नों के उत्तर वेदान्त और द्राविड़ जी क्या देंगे यह सब जानते हैं, .....इसके लिये अन्तःकरण के उल्लिसित होकर विषय की दिशा में प्रसृत होने... जैसी पौराणिक कल्पनायें करनी आवश्यक हैं। .....यदि किसी विचार की बारीकियों को समभे बिना उसको पौराणिक या और कुछ ठहरा दिया जाय तो उस संबंध में चर्चा ही करना वृथा है। वैचारिक प्रामाणिकता का यह तकाजा है कि आच्चेपकर्ता लोग पहले आच्चेप विषय विचारों को अञ्च्छी तरह समभने का प्रयत्न करें। जैसे आच्चेप शल्य जी ने उपस्थित किये हैं उन पर से यह नहीं प्रतीत होता कि उन्होंने वेदान्त की भूमिका को समभने की तिनक भी चेधा को है। वेदान्त के प्रारम्भिक विद्यार्थ के लिये ही ऐसे आच्चेप उपयुक्त समभे जा सकते हैं। हां, मेरे लेख में सब बातें नहीं आयी हैं, न आ सकती हैं। प्रस्तुत प्रतिवाद में भी अनिवार्थ रूप से बहुत सी बातें जहां इसकती हैं। एक स्वतन्त्र और सुविस्तृत लेख में ही इन आच्चेपों की ठीक ठीक चर्चा हो सकती है।

नारायण शास्त्री द्राविड् नागपुर विश्वविद्यालय ।

### प्रत्युत्तर

द्राविड़ जी ने मेरी त्रालोचना का उत्तर पर्याप्त विस्तार से दिया है इसिलये विचारशील पाठक स्वयं निर्णय कर सकते हैं, उस विवाद को में आगो नहीं बढ़ाना चाहता। किन्तु द्राविड़ जी के वेदान्त पढ़ने के परामर्श के सम्बन्ध में दो शब्द कहना आवश्यक समस्ता हूँ। यदि द्राविड़ जी ने वेदान्त के दृष्टिकोण का स्पष्टीकरण किया होता, या पुनराख्यान ही किया होता, तो मेरा उन से कोई विवाद नहीं था। किठनाई यह है कि उन्होंने उसे अपनी आधारभूमि बना कर अपना दृष्टिकोण प्रस्तुत किया है और इससे भी आगो जाकर विज्ञान को अवैज्ञानिक कहा है। मैंने उनके लेख को उनकी प्रस्तावना मानकर उनकी आलोचना की है। इसे वे अपनी प्रस्तावना मानते हैं, यह वे स्वीकार करेंगे, तब वे मुसे सारे वेदान्त सम्प्रदाय की चर्चा में क्यों घसीटना चाहते हैं? मैंने यह तो नहीं कहा है कि उन्होंने वेदान्त की व्याख्या ठीक की है या गलत, मैं ने तो यह कहा है कि उनकी प्रस्तावना, उनके तर्क में अमुक दोष हैं। इसका उत्तर उन्होंने दिया, सो ठीक किया, वह विचारशील पाठक देखेंगे। यहां वेदान्त पढ़ने का परामर्श अपनी दुर्वलता का परिचय देना मात्र है। अन्यया मेरी आलोचना के अन्तिम वाक्य की उन्होंने यो अवहेलना न की होती।

यशदेव शल्य

### पुस्तक समीका

मनोविज्ञान एवं शिक्षा में सांख्यिकीय विधियां — लेखक तथा प्रकाशक — डा॰ शान्तिप्रकाश श्रात्रेय एम. ए., पी.एच. डी., श्रध्यत्त दर्शन मनोविज्ञान एवं समाजशास्त्र विभाग, महारानी लाल कुंग्रिर डिग्री कालेज, बलरामपुर, पृष्ठ १६२, मूल्य ३-५०।

THE REPORT OF THE PERSON OF

त्राज के विज्ञान-प्रधान युग में ज्ञान की प्रत्येक शाखा वैज्ञानिक ढंग से त्रपनी विषय-वस्तु का अध्ययन प्रस्तुत करना, चाहती है। विज्ञान गणानामूलक है। उसके नियम निश्चित रूप से यह नहीं बतला सकते कि प्रकृति कैसे गतिमान होती है। अधिक से अधिक वे इस बात का विवरण प्रस्तुत कर सकते हैं कि अपनी सीमाओं में वाँधी आजतक उसने किस प्रकार से व्यवहार किया है तथा, उन्हीं परिस्थितियों के उपस्थित होने पर उसके किस प्रकार से व्यवहार करने की सभावना है। इसी संभावना के स्वरूप-निर्धारण के लिये सांख्यिकों की आवश्यकता है। विज्ञान की जो शाखा अपनी विषय-वस्तु के स्वरूप-निर्धारण में निश्चयात्मकता की जितनी कम संभावना रखती है उसके लिए सांख्यिकी की उतनी ही अधिक आवश्यकता है। मनोविज्ञान के घटक मौतिक घटकों की अपेद्या अधिक परिवर्तनशील होते हैं आतः उनके सम्बन्ध में पूर्व-कथन उतना ही दुष्कर है। इस त्रेत्र में संभावना की मात्रा का ही अधिक महत्व है।

सांख्यिकीय विधियों पर हिन्दी में विशेषकर शिद्धा एवं मनोविज्ञान को लद्य कर लिखी गई यह एक महत्वपूर्ण पुस्तक है। इसमें तथ्य संकलन, व्यवस्थापन श्रीर सारणीयन, केन्द्रीय प्रवृत्ति मापन; विचरणशीलता श्रयवा विस्तरण; सहसम्बन्ध; बिन्दुरेखीय प्रदर्शन तथा प्रतिचयन श्रादि का विशेष रूप से विवरण प्रस्तुत किया गया है।

पुस्तक की भाषा सरल श्रीर सुबांध है। विषय का प्रतिपादन इस टंग से किया गया है कि वह विद्यार्थियों के लिए श्रानायास सहजगम्य एवं उपयोगी बन गया है, यद्यपि गंभीर पाठक को कहीं कहीं यह चीज़ खल भी सकती है। यथा केन्द्रीय-प्रवृत्ति मापन नामक चौथे श्राध्याय में श्रीसतमान, मध्यांक मान तथा बहुलांक मान में से प्रत्येक के विवरण के श्रांत में श्राध्याय के बीच में ही श्राभ्यास के लिए प्रश्न भी दे दिए गए हैं।

सांख्यिकी की अपनी कुछ मान्य परम्पराएं हैं; यथा सारणीयन में वर्ग अन्तराल ऐसा निर्धारित किया जाए कि श्रें। एयों की संख्या कम से कम पाँच तथा अधिक से आधिक पन्द्रह बने, टैलियों को अधिक से आधिक पाँच-पाँच के समृहों में बाँटा जाए (सार को सीधा चिह्नित कर लेने के उपरान्त पाँचयों से आड़े उसे काट दिया जाए) आदि। लेखक ने इन दोनों में भी कुछ नए प्रयोग करने की कोशिश की है।

पारिभाषिक शब्दों को लेकर आजकल काफी मनमानी चल रही है। संक्रमण-काल में यह अस्वाभाविक भी नहीं। फिर भी हिन्दी को विभिन्न प्रान्तों में शिद्धा के माध्यम के रूप में ग्रहण किया जा सके इसके लिए यह आवश्यक है कि हम एक मान्य शब्दावली को ग्रहण



#### पूस्तक समीक्षा

करें। केन्द्रीय सरकार द्वारा प्रकाशित पारिभाषिक शब्द-संग्रह को हम सम्प्रति आदर्श के रूप में ग्रहण कर सकते हैं। लेखक ने श्रपनी पुस्तक में अधिकांश में इसी से पारिभाषिक शब्द लिए हैं।

सब मिलाकर पुस्तक मनोविज्ञान एवं शिचा के स्नातक, स्नातकोत्तर एवं प्रशिच्चण के विद्यार्थियों के लिए हर तरह से उपयोगी है। इसका ऋगला संस्करण और भी ऋषिक सजे- सँवरे रूप में हमारे सामने आएगा, ऐसी आशा है।

not appropriately water but receive ween that a bia marginary and

reserved and arrived arrived the bottom of the content of the content ballion

AND ANY PERCHED ANY AND ANY AND ANY AND ANY

अयोध्या प्र० अचल, प्राचार्य

जे॰ जे॰ कालेज, गया । टेब्स्ट्रियोग्ड के कालेज, गया ।



# Research Journal of Philosophy & Social Sciences.

An International Bi-annual of Philosophy, Psychology, Sociology & Education. Published in October & April. Each issue contains about 200 pages on a particular subject.

Chief Editor:

Dr. Ram Nath Sharma, Meerut College, Meerut,

(U. P.) India.

Editorial Board:

Gardner Murphy (U. S. A.), R. H. Thousless. (Australia), H. H. Price (U. K.), B. L. Atreya (India) and more than a dozen scholars from different foreign contries.

Board of Representatives:

Consists representative scholars from a large number of India and foreign universities.

Vol. I. No. 1.

PARA PSYCHOLOGY AND YOGA.

Oct. 1963.

Contains nineteen articles including contributions from eminent Indian and foreign scholars.

Vol. I. No. 2..

INDIAN PSYCHOLOGY

Apri!, 1964.

Contains one and a half dozen articles including contributions from eminent Indian and foreign scholars.

Vol. II. No. 1.

HUMAN PERSONALITY

Oct. 1964.

Vol. II. No. 2.

NATURE OF SELF

April 1965.

Annual subscription Rates:

Rs. 15-00

Sh. 20

Dollars.

3-50

Life Members: Ten years subscription in advance.

Publishers:- M/s. Kedar Nath Ram Nath, Meerut (U. P.) India

Statement about ownership and other particulars about newspaper (Darshanika) to be published in the first issue every year after last day of February.

#### FORM IV

(See Rule 8)

I. Place of Publication

Faridkot

2. Periodicity of its publication

Quarterly

3. Printer's Name
Nationality
Adress

Yash Dev Shalya

Indian. Secretary,

Secretary,

Akhil Bharatiya Darshan

Parishad, Faridkot

4. Publisher's Name
Nationality
Address

As Above.
As Above.

5. Editor's Name Nationality Address Yash Dev Shalya.
Indian.
Secretary,
Akhil Bharatiya Darshan
Parishad, Faridkot.

6. Name and address of individuals who own the Newspaper and partners or shareholders holding more than one percent of the total capital

The Magazine is owned by Akhil Bharatiya Darshan Parishad, Faridkot.

I, Yash Dev Shalya hereby declare that the particulars given above are true and correct to the best of my knowledge and belief.

Yash Dev Shalya,

# परिषत्-पकाशन

| ₹. | बोद दर्शन तथा उसका विकास — पी. टी. राज्             | मृहर् १-५•      |
|----|-----------------------------------------------------|-----------------|
| 30 | अनुभववाद —सं. वशदेव शह्य                            | मू॰ ५-५•        |
| ₹. | वारोनिक निरुलेक्स — यशदेन शका                       | मू० १२-००       |
| ٧. | समकालीन भारतीय दरीन — सं के सरि                     | ्रे<br>मू०१२-•० |
|    | पारतान नवावकान — सं, नाराध्या काम्बी कार्तिक        | मू० ६-००        |
| 4. | वृतात्व तथा तमानदश्न — सं. दवाकृष्ण, सीता राम गोयल, | д∙ ≤-••         |
|    | यशदेव शल्य                                          |                 |